

## مذكّرات (روزنامه) غياث الدين النقاش حول رحلته إلى الصين في عهد التيموريين (822-822 مذكّرات (روزنامه) غياث الدين النقاش حول رحلته التاريخيّة والحضاريّة

## \* ع. السعيد أيقوت https://doi.org/10.35516/jjha.v18i3.1843

#### ملخص

يركّز الباحثُ في هذه الدراسة على هُويَّة السفير غياث الدين النقّاش التيموري، ثم يناقش الروايات المختلفة لمرحلته المعروفة بر "روزنامه" وترجماتها إلى التركية القديمة واللغات الأخرى والدراسات المتعلقة بها. وفي نهاية البحث، يعرض الباحث محتوى روزنامه، والعلاقات التيموريَّة – الصينيَّة، وملاحظات غياث الدين حول عادات أهل الصين وتخطيط المدن وعادات الضيافة والترحيب، مع مقارنة التفاصيل في الوثائق والمصادر الأخرى التى درسها مؤرّخو الحضارة الصينية.

الكلمات الدالة: روزنامه نقّاش، رحلة النقّاش، رحلات المسلمين إلى الصين، العلاقات التيموريَّة الصينيَّة، الصين في عصر أُسرة مينگ.

#### 1- المدخل

لا يتناول هذا البحثُ موضوعًا جديدًا كل الجدّ لم تُجرَ أيّ دراسة فيه من قبل، فلقد أجرى المؤرّخون الأتراك والأوروبيون والفارسيون دراسات على متن روزنامه (أي مذكّرات) غياث الدين نقّاش حول الصين، أما دراستُنا الحاليّة فتتناولُ الموضوعَ نفسَهُ بمزيد من التعمُّق في ضَوءِ المخطوطات والمعلومات الجديدة. ربما لم تحظَّ هذه الرحلة من قبلُ باهتمام كبير في العالم الأكاديمي العربي، وذاك أمر طبيعي؛ لأن هذه المذكرات لا تتعلق بشكل مباشر بالتاريخ العربي العام، باستثناء قدر يسير من الثقافة الترفيهية.

ومع ذلك، فإن اللقاءاتِ العلميَّة والتجاريَّة والسياسيَّة المتزايدة مؤخِّرًا بين الصين ودول الشرق الأوسط تتطلَّبُ الآن إجراء بحوث جديدة حول تاريخ العلاقات بين الجانبين. وفي هذا السياق، ينبغي اعتبار ملاحظات غياث الدين ذات قيمة كبيرة من الناحية التاريخية. ومما لا شك فيه أن غياث الدين كان كاتبًا وفنّانًا يهتم أكثر بقضايا معينة، مثل العادات الاجتماعية والترفيه والعمارة، ولا يركز فقط على السياسة والدبلوماسية؛ فهذا يجعل النص اليوم أكثر إثارة للاهتمام. وكما هو معروف عند الباحثين الجُدد في التاريخ أن الأحداث السياسية لا تجذب انتباهنا حسب، بل مظاهر الحياة اليومية والأزياء والفنون الشعبية والترفيهية وعادات الاستهلاك في مجتمع معيَّن، فكل هذه القضايا تعتبر أمورًا مهمَّة بالنسبة إلى الباحث المؤرِّخ اليوم. ومن هذا المنظور، قد تُزوِّدُنا مذكراتُ غياث الدين ببياناتها جالبة النظر حول ثقافة الموسيقي وتخطيط المدن والمعتقدات الدينية في الصين.

تاريخ الاستلام: 2023/10/10، تاريخ القبول: 2024/2/4.

<sup>\*</sup> أستاذ مشارك في كلية الدراسات الدولية، جامعة صن يات صن، الصين.

وإذا وضعنا جانبًا دراسة الأستاذ سهيل صبان القصيرة التي يقدِّم فيها نصَّ "عجائب اللطائف" (صابان 2004 مج 9 ع 1: 181–191)، فيبدو أنه لا توجد دراسة عربية وافية تعطي معلومات مرضيةً عن هذا السفير ومذكراته، فلماذا قام غياث الدين بهذه المهمة؟ وما التطورات التي حدثت نتيجة هذه العلاقات الدبلوماسية بين التيموريين والصين؟ وما ملاحظاته حول الصين؟ وعليه، فتتطرَّقُ الدراسةُ الحالية إلى معالجة مثل هذه الأسئلة بعد ما تعطي بعض التفاصيل حول الدراسات السابقة عليها.

وجدير بالذكر في هذه المذكرات أن المبعوث المجهّز بالثقافة الإسلامية لا يهمل ذكر التقويم الهجري عند كتابة التواريخ، ولا يترك عادة ثقافية أو ممارسة دينية إلّا ويشرحها، فيوضِّح ما هو خاصِّ بالمسلمين وما هو خاصِّ بغيرهم. إن دخول النقاش غياث الدين في مُناخ ثقافي مختلف تمامًا عمّا تعوّد عليه في بلاد الفارس والترك لا يمنعه من اللقاء الشجاع مع "الآخر" ومحاولة فهمه، وهنا لا يقوم غياث الدين بمهمة دبلوماسية حسب، بل يبذل جهدًا ملموسًا لتعرُّف ثقافة أجنبية وإدراكها وتقييمها بهدوء وبدون تعصُّب، كما وصفه المؤرِّخ عبد الرزّاق سمرقندي عندما نقل هذه المذكرات بالفارسية: "وچون خواجه غياث الدين مضمون آن ولايات وحكايات، بي غرض وتعصب نوشته بود" (سمرقندي 1946 مح 267).

## 2- غياث الدين النقّاش والالتباسات في تعيين شخصيته

لقد سافر العديد من التجّار والمبعوثين من البلاد الإسلامية إلى الصين خلال العصور الوسطى وأواخرها، وسجًل ابن النديم أبو الفرج محمد بن إسحق (ت. 384 هـ. 996 م.) اعتقادات أهل الصين وعاداتهم وكيفية وصول التجار إليها، ناقلًا عن الراهب النجراني وأبي دلف الينبوعي (ابن النديم 1872: 349–351). وهناك أسماء الرحّالة المعروفين الذين ذهبوا إلى الصين أو ذكروها في آثارهم قبل غياث الدين، ومنهم ابن خرداذبه عام 848، والتاجر سليمان السيرافي عام 1851، وأبو دلف الينبوعي في القرن العاشر (الميلادى)، وأبو زيد السيرافي عام 916، وابن بطّوطة عام 1345. وقد دَوَنَ هؤلاء الكُتّاب والرّحالة ما رأوه في الصين أو سمعوه عنها على شكل حكايات أو مذكّرات.

أمّا غياث الدين "نقّاش"، بدون "لام التعريف" في اللغتين الفارسية التركية / Gryâseddîn Nakkāş) في مدينة هراة من مدن Gryâseddîn Nakkāş) فكان رسّامًا يعمل نحو 822 – 830هـ (1439–1430 م) في مدينة هراة من مدن الفغانستان اليوم، تحت حماية الأمير باينسُنْقُرْ (Baysungur) بن شاهْرُخ (Şahruh) السلطان التيموري من سلالة الأمير تيمور (Rarthold في 807 – 737 Emir Temur) هما، وقد اعتقد المستشرق الروسي فاسيلي بارتولد أن غياث الدين كان رسّاما كما أشار لقبه "نقاش" إلى ذلك Barthold (Barthold أمار لقبه "نقاش" إلى ذلك (Barthold في مقالتها المتعلقة بريسيلا سوسك في مقالتها المتعلقة بغياث الدّين (Soucek 2012: 599-600) لم يقدّم لنا مؤلِّف أو مؤرّخ التفاصيل عن شخصية هذا الرسّام أو حياته، ولم يُذكر له عنوانٌ آخَرُ في كتب التواريخ أو اسمّ مستعار في كتب الأداب. وقد كان غياث الدين ماهرًا في الكتابة وفنّ الرسم، وعضوًا ناشطًا بين أعضاء هيئة السفارة المُرسَلة إلى قصر الإمبراطور يونغلي (Yǒnglè)، الذي حكم في الصين بين 1402 و 1424 من أسرة مينگ (Ming Dynasty)، فأصبح غياث الدين مشهورًا بمذكّراته حول الصين الصين بين 1402 و 1424 من أسرة مينگ (Bellér-Hann 1995: 1-5; Brook 1998: 34-38; Brook 1978 vol. 8 Part 2: 583-584).

وكما أوضحت الأستاذة بريسيلا سوسك في مقالتها المذكورة، (Soucek 2012: 600) خلط بعض المؤلِّفين



المعاصرين غياث الدّين هذا برسّام تيموري آخر، هو غياث الدّين پير أحمد زركوب التبريزي (Pir Aḥmed Zerkūb)، الذي ذكره دوست محمد، وهو مؤلّف من القرن السادس عشر. لكن مثل هذه المعادلة مستحيلة؛ لأنّ پير أحمد زركوب التبريزي وصل إلى هراة بعد وفاة بايسُنْقُرْ (836/ 1433م.)؛ أي بعد أكثر من عقد من رحلة غياث الدّين نقاش إلى التبريزي وصل إلى هراة بعد وفاة بايسُنْقُرْ (836/ 1433م.)؛ أي بعد أكثر من عقد من رحلة غياث الدّين نقاش إلى الصين (كريم زاده تبريزي 1984: 1، 415–417). ومن المحتمل أن تكون تجارب صاحب الرحلة مؤثّرة في المحتوى الفنّي لهذا الرسام، إلا أنه لا توجد أية وسيلة لتوثيق هذه التأثيرات؛ لأننا لم نصل حتى الآن إلى أيّ عمل موقّع من قبله أو مسجًل بيده. أيضًا، وفي عام 1980 اقترحت الباحثة روزماري كويرين (Rosemarie Quiring-Zoche) أنه من الممكن أن غياث الدين هذا ربَّما كان يُعرف باسم مولانا غياث الدين سمناني في مصادر أخرى، لكن الباحثين الآخرين ذهوا إلى أن هذا الاقتراح لم يُثبت تاريخيًا ولم يُدعم بأيّ دليل قويّ دايل قويّ (Bellér-Hann 1995: 5).

هناك التباسّ آخَرُ لا يتعلَّقُ باسم الكاتب بل باسم المكتوب، وأقصد هنا رحلة أخرى حول الصين هي أكثر شهرة من "روزنامه" و200 صفحة، وكما أشار إليها المؤرِّخُ التركي الأستاذ طوغان جرى تأليفها بعد تأليف "روزنامه" (Togan 1985: 249)، وكان مؤلِّفُ هذا العمل علي أكبر خطائي، ويُعرف عملُه في الدوائر العلمية باسم "خطاينامه" باللغة الفارسية و "قانوننامه، چين و خطاي" أو "تاريخ نوادر چين و ماچين" باللغة التركية العثمانية الخطاينامه باللغة الفارسية و "قانوننامه، چين و خطاي" أو "تاريخ نوادر چين و ماچين" باللغة التركية العثمانية العثمانية الين السلطان العثماني ياووز سليم الأول الذي توفّي في 1520م، وبعد وفاته عرضه على ابنه السلطان سليمان القانوني المتوفّى في 1566م، وقد أعد الباحثُ الصينيُ لين يه مين أطروحة دكتوراه باللغة التركية عالية الجودة حول هذا العمل المتوفّى في 1566م، وقد أعد الباحثُ الصينيُ لين يه مين أطروحته من نتائج (1983 vol. 27: 58-78). وحقيقة أنَّ كلا العملين يعطيان التفاصيل عن الصين وكلاهما يحملان عنوان "خطاي"؛ مما أدّى إلى إرباك بعض المؤرِّخين غير المتفحِّصين. لكنَّ العلامة الموسوعيَّ كاتب چلبي؛ أي حاجي خليفة، أدرك الفرق بينهما ووجد عمل غياث الدين غير المتفحِّصين. لكنَّ العلامة الموسوعيَّ كاتب چلبي؛ أي حاجي خليفة، أدرك الفرق بينهما ووجد عمل غياث الدين النقاش أكثرَ دِقَّة وصدقًا وإن كان أقلَّ حجمًا. (Aydın 2012 issue 40:440).

## 3- روایات "روزنامه ء نقاش" الفارسیة وترجماتها والدراسات حولها

تُعتبر دراسةُ الأستاذة بيلرهان (Bellér-Hann) الأحدث بين الدراسات التي أجريت حتى الآن حول ظهور نص روزنامه غياث الدين باللغة الفارسية، وترجماتها إلى اللغة التركية القديمة، ومعرفة المؤرِّخين الأتراك الأوائل بها، والباحثين الغربيين فيما بعد، وترجماتها إلى لغات أخرى (Bellér-Hann 1995: 10-23). ونحن نزوِّدُ دراستنا بذكر الكتب والترجمات الأخرى التي أصبحت مجالَ التحوُّل في مسار البحوث على رحلة غياث الدين.

تُعَدُّ رحلة غياث الدين نقاش بالفارسيَّة واحدةً من أهم الأعمال السياسيَّة – الثقافيَّة للمسلمين حول الصين ( 1963 vol. 2: II, 111 الوسطي بمعلومات مهمَّة حول العلاقات الخارجية لأسرة مينك العظيم ( Dà Míng; 大明) مع البلاد الإسلامية. ومما يُؤسَفُ له أننا لم نستطع حتى الآن الوصولَ إلى مخطوطة النصِّ الأصلي الفارسي لروزنامه (مذكّرات) نقّاش كمتنٍ مستقلٍّ بين غلافين، وإن كُنا مستمرين في البحث عنه في مكتبات المخطوطات العالمية. ومع ذلك، فنحن محظوظون بوجود روايتها الفارسية في بطون كُتبٍ أُخرى وبتوفُّر ترجماتها القديمة إلى اللغة التركية عدَّة مرات، وذلك –أي كونها مترجمة إلى التركية في وقت مبكِّر – أمر طبيعي يؤكِّدُ أن التيمورين قد انحدروا من سلالة تركية – مغولية، ولسانهم الأصلي كان لغة تركية معروفة باللهجة الجغاتائية

(Chagatāi)؛ كان الأمراء وأصحاب القوة في هذه الإمبراطورية يتكلَّمون اللغة التركية – الچغاتائية آنذاك في أمور السياسة والنشاطات اليومية، كما أشار ثاكستون: "إنَّ اللغة الأصلية للتيموريين لم تكن اللغة الفارسية بل اللغة التركية – الچغاتائية. وطوال هذه الفترة، حاولوا تحويل هذه اللهجة التركية إلى لغة أدبية غنيّة" (6 :1989 Naseem). ويُعتقد الآن أنَّ اللغة الأوزبكية واللغة الأويغورية مرتبطتان باللغة الچغاتائية كوريثة تاريخية طبيعية لها ( Naseem) ويُعتقد الآن أنَّ اللغة الأوزبكية واللغة الأويغورية في الكتب الفقهية والدينية والنحوية، مثل العالم الشاعر نور الدين عبد الرحمن جامى المتوفي في 1492، الذي يُعتبر قدوةً في الشِّعر الفارسي في زمانه، ورائدًا في علم النحو العربي بكتابه المشهور الفوائد الضيائية. (Okumuş 1993 vol. 7: 94)

وقد جرى دمجُ متن روزنامه بالكامل، أو الاقتباسات الكثيرة منه، في بعض الكتب التاريخية الفارسية والتركية، وأقدم الأعمال التي تحتوي على رواية "روزنامه ء غياث الدين" بالفارسية كتابُ التاريخ الفارسي زبدة التواريخ بايسنقرى لحافظِ آبرو المتوفي في 1429، الذي كان المؤرَّخَ الرسميَّ في بلاط السلطان شاهرخ التيموري التركي وابنه بايسنقر Brook آبرو المتوفي في 1998: 34-38; Subtelny and Melville 2002 vol. XI Fasc. 5: 507-509) النقديَّةُ لهذا الكتاب من قِبل كمال حاج سيّد جوادى في تهران، وفي داخله أصدقُ رواية لروزنامه (حافظ آبرو 1993: 2، 1878) (انظر الشكل 1). وهناك رواية أخرى وُجِدَت في داخل كتاب مطلع سعدين ومجمع بحرين لعبد الرزّاق سمرقندي المتوفى في 1942، الذي عُيِنَ في الهند سفيرًا من طرف شاهرخ (سمرقندي 1946 مج 2: 767-288)، (انظر الشكل 2). ثم نرى رواية روزنامه الفارسية في كتاب روضة الصفا لمحمد بن ميرخواند المؤرِّخ الفارسي المتوفى في 1498، (ميرخواند 1960 مج7: 498-498) وفي كتاب حبيب السير لمحمد خواندمير المؤرِّخ الفارسي المتوفى في 1535. (خواندمير 1964 مج4: 498-649)

وفى أواخر القرن الخامس عشر الميلادي ظهرت أيضًا ترجمة تركية لمذكّرات غياث الدين تسمّى تاريخ خطائى D.d 12.6 (Bellér-Hann 1995: 5-6) Tārīkh-i Khaṭā'ī (Bellér-Hann 1995: 5-6) Tārīkh-i Khaṭā'ī ، وهي نسخة من ترجمة الكاتب حاجّي محمد الأردِستاني (Erdistanlı Hacı Mehmed) في عام 900 هـ (Ekrem Zeynüddin Nurali Bey)، وقد قدَّمها حاجّي محمد إلى أكرم زين الدين نورعلي بك (Bellér-Hann 1995: 3)، الحاكم في مدينة أردِستان، الناطق باللغة التركية (3: 1995: Bellér-Hann أن وتعتبر هذه النسخة فريدة من نوعها عند الباحثين؛ إذ إنها الترجمة التركية الآذربيجانية التي جرى إعدادُها خارج الإمبراطورية العثمانية (انظر الشكل 3). والمصطلح الدقيق للسان هذه الترجمة القديمة، الذي استخدمته الباحثة الدكتورة بيلرهان، هو لسان الترك العجمي (Bellér-Hann)، وكما تقول الباحثة، "إنَّ هذه اللهجة سَلَفٌ لما يُسَمّى اليوم اللغة التركية – الآذربيجانية " (Bellér-Hann)



وقایع سال ۸۲۵ هجری

414

تمالی آن در دریسای خسروی و نگین خساتم سروری را در دامن دایه دوران و کنار مادرگیهان به نبات «انبتهانه نباتا حسنا\*(۱)» پرورده و بر آورده گردنان و ظهورنور هلال اقبال آن سلالهٔ خاندان شاهی و خلاصهٔ دودمسان شاهنشاهی بر آسمان مجسد و جلال به طالع سعد و بخت همایون مبارك و میمون داراد و در مدارج علیا و مراتب قصوی:(۲)

بترسانيادو چشم بند مترساد

بخت نیکش به منتهای امید

[آمين رب العالمين].

حکایت و ذکر آمدن ایلچیان که به ختای رفته بودند و حکایات ایشان به موجبی که استماع افتاده

در یازدهم رمضان سنهٔ خمس و عشرین و ثمانمایه ایلچیان که از پیش بندگی حضرت اعلا ـ خلدالله تعالی ملکه وسلطانه ـ مقدمهم شادی خواجه و کو کجه و از پیش مخدوم و مخدوم زاده عالم و عالمیان بایسنغر بهادر ـ خلد [الله تعالی] ملکه [و سلطانه] حبه ختای رفته بودند، (۳) مقدمهم سلطان احمد و خواجه غیاث الدین نقاش (۴) به

الشكل 1: بداية نصّ روزنامه ء غياث الدين نقّاش في كتاب زبدة التواريخ لحافظ أبرو.

<sup>1.</sup> ت، دامن دولت و كنار مادر كيهاني.

۲. عنوان ت، ذكر باز آمدن ايلچيان كه به ختاى رفته بودند و حكايات و قواعد خطائيه. محمد شفيع (ش)، ذكر آمدن ايلچيان... ٣. ش، رمضان المبارك.

انبتها نباتاً حسنا (قسمتی از آیه ۳۷ سوره ۳)

١) - ص ٩٤٥.

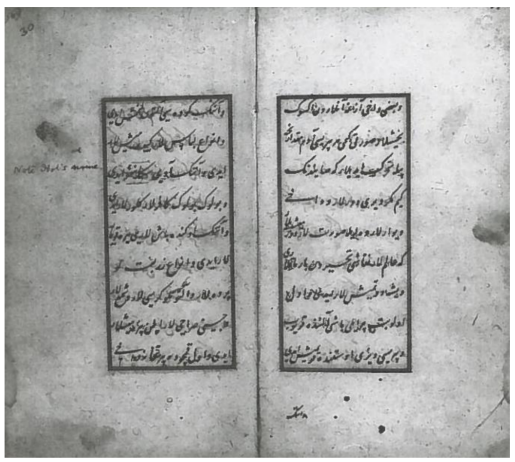
۱) قصوی: مؤنث اقصی، غایت دور (منتهی الارب).

۳) در مطلع سعدین آمده است که بایسنغر به خواجه غیاث الدین به تاکید تمام گفته بود
که هر چه ببیند روزان به ثبت کند. آنچه در این سفر نامه آمده است دارای اصطلاحات و
لفات خاصی است که نیاز به شرح و توضیح دارد، خوشبختانه در سال ۱۹۸۳ به زبان
فرانسه کتابی از آقای علی مظاهری در پاریس بنام «۱۸۰ ابریشم» محتوی سه سفر نامه
از جمله سفر نامه خواجه غیاث المدین منتشر شده است که حاوی تسوضیحات بسیاد
زیقیمتی است که تساکنون مشخص نشده بود، بر خی از ارجساعیات در صفحات آینده
مربوط به این کتاب است مشخصات کتاب فوق عبار تست از:

مطلعستدين نامز د ملكت خطاى فرمو د وميرزا بالبينغ سلطان احمد وغياث الدين نقائن رااركسال ينودي

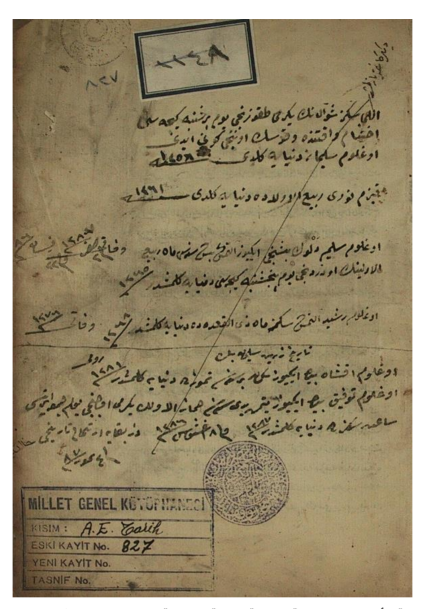
الشكل 2: بداية نصّ روزنامه ء غياث الدين في كتاب مطلع سعدين لعبد الرزّاق سمرقندي.





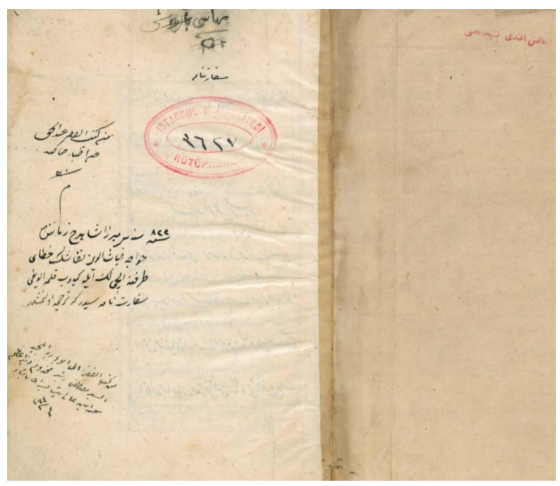
الشكل 3. الورقة الثلاثون من مخطوطة ترجمة روزنامه إلي التركية -الآذربيجانية القديمة بعنوان "تاريخ خطائى" وهي ترجمة الأردستاني حاجى محمد، الموجودة في مكتبة جامعة كامبريدج، برقم الكاتالوغ 12.6 D.d

وعلى مدار القرنين السادس عشر والثامن عشر أصبح عمل غياث الدين مدمجًا في العديد من الأعمال التركية العثمانية، والجدير بالذكر أنه كان بمثابة أحد مصادر المعلومات عن الصين في كتاب جهان نما (Cihannumā) للمؤلف الموسوعي العلامة التركي حاجي خليفة؛ أي كاتب چلبي المتوفي في 1657م، الذي استخدم هذه الرِّحلة في للمؤلف الموسوعي العلامة التركي حاجي خليفة؛ أي كاتب جلبي المتوفي في 1657م، الذي استخدم هذه الرِّحلة في قسم "أحوال سلطنة" من كتابه المغزلفي جهان نما، وسجًّل اسمها بـ"روزنامه، خطائي" (كاتب المورِّخ التركي شيخ چلبي كالمؤرِّخ المتن مُترجمًا إلى التركية العثمانية بعنوان عجائب اللطائف من قبل المؤرِّخ التركي شيخ الإسلام إسماعيل عاصم كوچك چلبي زاده (Küçükçelebizāde İsmail Asım) عام 1727. ولدى الباحث نسخة عنها، وهي مسجًلة في مكتبة السليمانيَّة – إسطنبول في قسم علي أميري أفندي برقم 827 (انظر الشكل 4). وفي الواقع، إن ما تحتويه الرِّحلة لا يمكن أن يُعَدَّ أو يصنَّفَ تحت عنوان "العجائبيات"، ولكنّ المترجم ربما أراد جذبَ القارئ العادي إلى عمله، فوضع هذا الاسمَ في مقدِّمته. وهناك نسخة أخرى للترجمة نفسِها معروفة بـ"نسخة خالص أفندى" موجودة في مكتبة جامعة إسطنبول للمخطوطات النادرة برقم 1947/03627، وهي تُعتبر أصدق من الأولى وأجود (انظر الشكل 5). وقد كتب الأستاذ سهيل صابان عرضا وجيزًا حول متن عجائب اللطائف (صابان 400 مج 9 ع 1911).



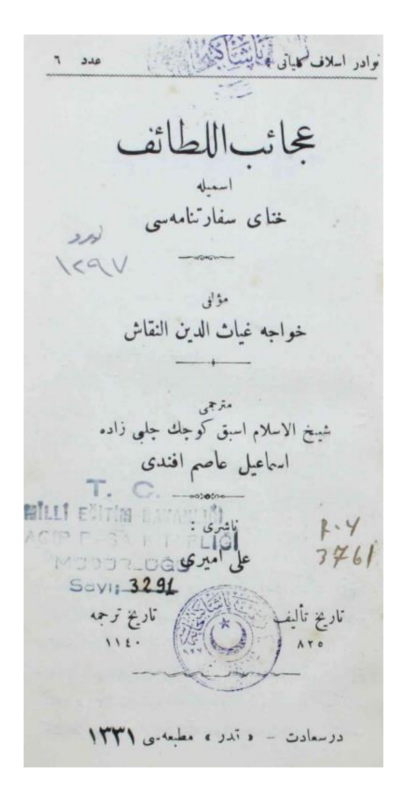
الشكل 4. الصفحة الأولى من مخطوطة الترجمة التركية العثمانية لإسماعيل عاصم في قسم على أميري أفندي برقم 827





الشكل 5: الصفحة الأولى من مخطوطة ختاي سفارتنامه سي لإسماعيل عاصم في مكتبة جامعة إسطنبول NEKTY03627

قد طبعت ترجمة إسماعيل عاصم كوچك چلبى زاده عام 1913، تحت عنوان "عجائب اللطائف إسميله ختاي سفارتنامه سي" (نقاش 1913)، برعاية العالم التركي علي أميري أفندي المتوفي في سنة 1924 (انظر الشكل 6)، ويظهر على غلاف الكتاب اسمه وعنوانه، وقد كانت هذه الرحلة معروفة أيضًا بعنوان "ختاي سفارتنامه سي"؛ أي مذكرات السفير إلى ختاي (أو خطاي)، وكان اسم ختاي أو خطاي يطلق على الصين عند الأتراك في القرون الوسطى، وقد استخدم محمود بن الحسين الكاشغري عالِمُ لغات الأتراك، المتوفي في 1102م، اصطلاح خطاي على "الصين الوسطى" في كتابه الموسوعي ديوان لغات الترك، قائلًا: "ثمَّ الصين ثلاثة في الأصل: العليا في الشرق تفغاج والوسطى والوسطى خطاي كتابه الموسوعي ديوان لغات الترك، قائلًا: "ثمَّ الصين ثلاثة في الأصل: العليا في الشرق تفغاج والوسطى خطاي "مناهلي برخان Berkhān" (الكاشغري، 1915: 1، 327)، ولكنَّ هذا الاصطلاح؛ أي "خطاي"، استُعمل فيما بعد للتعبير عن الصين كلِّها أو شمالها. وقد ورد اسمُ المؤلف هنا بلقب "خواحه"؛ لأن هذا المصطلح يدلُّ في اللغتين التركيَّة والفارسيَّة على احترام الشخص، ويُطلق على خبيرٍ في فنِّ من الفنون أو عالمٍ في علم من العلوم، وكان غياث الدين حكما أشرنا حبيرًا ماهرًا في فنَ الرَّسِم والنَّقش.



الشكل 6: نشر الترجمة باللغة التركيَّة العثمانيَّة.



وقد اعتنى الباحثون الأتراك بهذه الرِّحلة مبكِّرًا، وانتقد المؤرِّخُ التركيُ الكبير محمد فؤاد كوپريلي (Köprülü 1913) ما نَشَرَهُ علي أميري أفندي في عِدَّة نقاطٍ، مُقارنًا إيّاه بما ورد في نسخة خالص أفندي. Vol. II no. 4-5: 356-368) دراجعة شاملة على الطبعة التركية العثمانية لعلي الميري عام 1913، "إنَّ ناشر هذه النسخة (علي أميري) أخطأ في المعلومات التاريخيَّة التي أوردها في المقرِّمة، وفي قراءة بعض فقرات المتن وتصحيحاتها"، وأدرج كوپريلي في مقالته النقدية كلَّ الأخطاء مع تفاصيلها بالمقارنة مع نسخة خالص أفندي. (Köprülü 1913 vol. II no. 4-5: 368)

هناك دراستان حول هذا العمل باللغة التركية تقاربان الحوادث والأسماء المذكورة في متن الرحلة بالمصادر الصينية للفترة نفسِها، وترجمت الباحثة مخدّره أوزرديم العمل في الدراسة الأولى إلى اللغة التركية بطريق التبسيط، وقارنت المتن بسجلّات الأسماء من عهد سلالة مينگ الصينية (Özerdim 1950 vol. 8 issue 3: 345-371) ، وتُشيرُ نتيجة دراستها إلى أنَّ هذه الرحلة قد تمَّت، ولكن هناك أخطاء في كتابة الأرقام والتواريخ سواء المتعلّقة بالمصادر الصينية أو بالسفارة، كما أنَّ هناك بعض الأحداث المرتبطة بسلالة مينگ في المتن؛ ومع ذلك لم يُذكر هؤلاءُ السفراء بشكل واضح، بل ذُكروا بقيود لا أهميَّة لها في المصادر الصينية، وهي تقول: "نعم، لقد ورد وصف هذه السفارة في سطر واحد فقط في المصادر الصينية، بينما ذُكرت التفاصيل الكثيرة عنها في نصّ رحلة غياث الدين". 8 (Özerdim 1950 vol. 8) issue 3: 348)

وفي الدراسة الثانية تناولت الأستاذة گولچين چاندارلى أوغلو (Gülçin Çandarlıoğlu) في كتابها الذي يحمل عنوان "التيموريون في آسيا الوسطى" العلاقات بين التيموريين وسلالة مينگ الصينية من خلال النصوص القديمة، وقدَّمت تقريرَ السفارة الذي كتبه السفير چين چينگ (Chén Chéng陈诚) ، المتوفر في حوليات مينگ كمصدر صيني، والجزء الأول من رحلة نقاش كمصدر تيموري، والرسالتين المتبادلتين بين الإمبراطور الصيني والسلطان التركي التيموري ميرزا شاهرخ، المذكورتين في كتاب مطلع سعدين السمرقندي الذي ذكرناه سابقًا ( :795 Candarluoğlu) قدَّمَ في تقريراته السفارية معلوماتٍ قيّمةً حول حياة التيموريين الاجتماعيَّة ووضعهم الاقتصادي، أما النقاش فقيَّد ملاحظاته حول المجتمع الصيني وعاداته، وربَّما حَسَّنت هذه الزيارات المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (إلى المجتمع المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (إلى المحتمع المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (المحتمد المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (المحتمد المحتمد المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (المحتمد المتبادلة العلاقات بين التيموريين والصين (المحتمد المحتمد المتبادلة العلاقات بين التيموريين والمحتمد المحتمد المتبادلة العلون (المحتمد المحتمد المحتم

أما الباحثون الأوائل الذين أنتجوا مقالات باستخدام مذكرات السفير الصيني چين چينك (Chén Chéng陈诚) والسفير التيموري النقاش كمصادر، فكان أكثرهم من الغرب، كما ذكرنا أسماء بعضهم، وكان الباحثون الغربيون يدرسون روزنامه من خلال بعض المنشورات العلمية أو بالترجمات المقتطفة منها، فكانت الترجمة الأولى منشورة في باريس سنة (1843، كقسم مقتبس من كتاب مطلع سعدين لعبد الرزاق سمرقندي من قبل إتيان مارك كواتغمير (1843 vol. 14 no. 1-2: 308-386 ألموجود (1843 vol. 14 no. 1-2: 308-386 نصّ روزنامه الموجود في عام 1934 ترجم الأستاذ مايترا K.M. Maitra بايسنقرى لحافظ آبرو إلى اللغة الإنجليزية ونشره مع الأصل الفارسي في لاهور تحت عنوان أسفارة فارسية إلى الصين: مقتطف من زبدة التواريخ لحافظ آبرو "(Hafiz Abru 1934)، ونشاهد أيضًا عملًا قيمًا للأستاذ العلامة مولوي محمّد شفيع (ت 1963) الذي استخرج نصّ "روزنامه" من كتاب زبدة التواريخ لحافظ آبرو وقارنه بالنصّ نفسِه في كتاب مطلع سعدين، (انظر الشكل 7) وَزَوَدَهُ بالحواشي الغنيَّة باللغتين الفارسيَّة والأورديَّة على الرَّغم من الأمدا العمل يحتوي على بعض الأخطاء الطفيفة المتعلِّقة بتعريف المصطلاحات (شفيع 1964: 36-145)، وفي أواخر

الستينيات أعاد كارينجتون جودريتش Goodrich من جامعة كولومبيا نشر طبعة جديدة لترجمة مايترا في نيويورك بمقدِّمة خاصة به (Hafiz Abru 1970)، ثم نشر ويلر ثاكستون Thackston ترجمةً إنجليزيَّةً جيدةً مُستَدِّا على ما يحتوي الكتابان؛ أي كتاب روضة الصفا لمحمد بن ميرخواند المؤرِّخ الفارسي المتوفي في 1498، وكتاب حبيب السير لمحمد خواندمير المؤرِّخ الفارسي المتوفي في 1534، وأخيرًا نشرت الأستاذة بيلرهان عام 2005 في الولايات المتحدة الأمريكية ترجمة روزنامه لحاجي بن محمد في لسان الترك العجمي؛ أي التركية – الأذربيجانية القديمة، بالهجاء الروماني (Romanized orthography) مع الترجمة الإنجليزية (Beller-Hann 1995) ، وقد النقت الباحثون اليابانيون أيضًا في فترة ما قبل الحرب العالمية الثانية إلى ضرورة الدراسة حول تاريخ آسيا الوسطى وعلاقاتها بالصين، وأنتجوا بحوثًا قيِّمة عنها (Rajkai 2010 vol. 63 no. 1: 63-103).

بعنى مضمون وعمل روزنا مجرخواجر غبات الدبن دنقاش المجي بالسنغر ممرزا ا بن نناه رخ ميرزا بن امبرتم ورگورگان كه حافظ آبر ددر زيزة انواز بخ درج نموده سفراسر جان ہو آبدہ صفات میں شائع کیا جا را ہے ایک مدن می یہ مینی ہے جو خام عَيْثُ الدين نَوْاشْ في مرتب كيا خام مَوكو كو بالينفر ميردًا بن صلطان ضامر ع بن امير بمور گرگان نے اینے باب شاہ رخ میرزا ادر اینے بھائیل کے اعمول کے بعراد y دی فدو الله ع ١٣ نومبر المالية، كو روامدُ جين كيا تما رحيفت بيل ير ايك جاعت المجول كي نفي جوا پنے فرکودل ادر مجرول کو ظ کر بو ان کے فرکرول میں نثال بوگتے تنے جار سو آٹ ردین آديول برمشنل نني رميها اوير مذكور بها ال الجول بي زاده نز سطال شهرخ مأنش تیمور اور اس کی اولاد کے المجی تھے۔ شاه رخ کو عمالک اطراف یک المجی بھیجے کا بہت شوق تفاریب کو اس نے مندد وفعہ له جين ين ال زائدين منك فاندان والمسادة المسالمة وكران تفاجى كوصل بن امنك ويني فد افغ كيت ت اورصاحبٍ مظلع المعمدين كرامى سعدمفا لله م اور اس ف بجائعة خاخل كم ال كواد شاه مين كانام سجى اور اس كو دای برنگ مکسا.

الشكل 7: الصفحة الأولى من نصّ "روزنامه" المزوّد بالحواشي الفارسيّة والأورديّة، الذي نشره العلامة محمد شفيع بين مقالاته.



#### خلاصة القول على حجم نص روزنامه

بعد التدقيق على الدراسات الطويلة التي أجراها الباحثون في الشرق والغرب فإن استنتاج الباحث فيما يتعلق بحجم نص "روزنامه" الأصلي هو كما يأتي: إنَّ الخطوط العريضة لنصّ هذه الرحلة (أو المذكّرات) لم تتغيَّر كثيرًا منذ نقلته المصادر الأوَّليَّة، مثل زبدة التواريخ وحبيب السير وترجماته التركية القديمة، فنحن نتحدَّثُ عن نصّ متوسط الحجم يبلغ نحو 50-60 صفحة؛ ولذلك يمكننا القول إنَّ الكتاب الأصلي، الذي لم يُعثَر عليه بعدُ، قد يكون أيضًا بهذا الحجم. وقد تُشاهَدُ أمثالُ هذه الأحداث في أبحاث المخطوطات. على سبيل المثال، كانت الرواياتُ عن رحلة ابن فضلان تجذِبُ الاهتمام في المصادر القديمة، فمثلًا كان كتاب عجائب المخلوقات لمحمد أحمد الطوسي يتضمَّنُ اقتباساتٍ منها نقلَها فيما بعدُ ياقوتُ الحمويُ في كتابه معجم البلدان. وأخيرًا، عثرَ المؤرِّخُ زكي وليدي طوغان (Togan) في ربيع عام 1923 على مجموعة رسائلَ جغرافيَّةٍ في مكتبة الإمام الرضا في مشهد إيران، فظهر أنَّ الجزء الأخير من هذه المجموعة هو رحلة ابن فضلان، وقد نشر طوغان عمله بعنوان عمله بعنوان Riḥle: Ibn Faḍlān's Reisebericht في لايبزيغ عام 1939. (Aliyev 1999: 478).

#### 4- مسار الرّحلة وحدودها الزمنية

كان غياث الدين النقاش عضوًا مهمًّا بين أعضاء هيئة السفارة للأمير بايْسُنْقُر التركي التيموري، و كان عدد المبعوثين معه يبلغ نحو 400، ويمثل 200 منهم السُّلطانَ شاهرُخ، وكان 150 منهم تحت رعاية ابنه بايسُنْقُر (حافظ أبرو 1993: 2، 819)، وقد استغرقت الرِّحلةُ نحو سنتين منذ مغادرة الهيئة من هرات في 6 ذي القعدة من 822ه ( 29 أغسطس 1422م). 24 نوفمبر 1419م) حتى عودتها إلى المدينةِ نفسِها في 11 رمضان من 825ه (29 أغسطس 1422م).

غادرت هيئة السفارة في اليوم 6 لشهر ذي القعدة سنة 822ه (في 24 نوفمبر 1419م) هرات عاصمة شاهرخ السلطان التركي التيموري (Hafiz Abru 1970: 6)، وكانت البعثة تشمل شادي خواجه (بالتركية الحديثة: Şâdî) وكوكچه (بالتركية الحديثة: Gökçe) المبعوثين من قبل السلطان التيموري شاهرخ، وكان هناك "سلطان أحمد" نبيل من نبلاء أسرة التيمور، وغياث الدين النقاش (كاتب روزنامه)، وهما المبعوثان من قبل الأمير بايسنقر (بالتركية الحديثة: Bellér-Hann 1995: 157)، و قد وصل المبعوثون عبر طريق مدينة بَلخ إلى سمرقند (Bellér-Hann 1995: 157).

وكان من المتوقّع أن يجتمعوا هناك مع المجموعة الأخرى من المبعوثين الذين أرسلهم ألوغ بك (بالتركية الحديثة: Uluğ Bey)، الذي كان نائب السلطان شاهرخ في خراسان، ومع اتضاح مغادرة وفد ألوغ بك سابقًا وجب على أعضاء وفد شاهرخ أن يرحلوا وحدهم منفصلين عن الوفد الأول. ثم غادروا سمرقند في 10 صغر 823ه/ 25 فبراير 1420م، متّجهين إلى الصين مع المبعوثين الصينيين العائدين إلى بلادهم (11, 111) (Barthold 1963 vol. 2: II, 111)، وسافر المبعوثون على طول الفرع الشمالي لطريق الحرير عبر طشقند (بالأوزبكية الحديثة: Ташкент). وتشير مذكّرات نقّاش إلى وجود مجتمعات كبيرة غير مسلمة في تورپان Turpan وكومول (أي مدينة هامي Hami) ممن يعبدون الصليب أو شاكياموني Bellér-Hann 1995: 159) (Bhakyamuni/Buddha)، وقد دخلت هيئة السفارة في مدينة قراول؛ أي جيايوگوان (新州 Şùzhōu) من الطرف الغربي للسور العظيم في 19 شعبان 1420ه / 29 أضطس 1420م، وكالعادة الجارية في الجمارك الصينية جرى تعدادُ المسافرين في سوچو (赤州 Sùzhōu) أول شعبوثي مدينة بعد جيايوگوان، وهي بعيدة نحو 45 كم من السور العظيم، وانضم عدد كبير من التجار إلى مجموعة مبعوثي

附أمير بايسنقر حتى بلغ عددهم نحو 500 نفرًا (Bellér-Hann 1995: 160) ، وتُقِلَت هيئةُ السفارة من سوچو (州 Sùzhōu) إلى خان بالغ؛ أي بكين (Beijing)، بمساعدة البريد السريع الصيني عبر أكثر من 99 محطة في الطريق الطويل البالغ 2900 كم، وسافرت هيئة السفارة عبر گانچو (蘇州 Gànzhōu) ولانچو (连州 Lánzhōu) ولانچو (西安 Xī'ān) ولانچو (西安 Xī'ān). و حيث انبهروا بالجسر العائم الذي عبروا من فوقه على النهر الأصفر، ثم وصلوا إلى مدينة شيان (西安 Xī'ān). و في 12 ذي القعدة 823 هـ/ 18 من نوفمبر 1420م، عبروا مرة أُخرى على النهر الأصفر في ممرِّ تونگگوان (大óngguān في 27 ذي القعدة 823 هـ/ 3 ديسمبر 1420م، وأخيرًا وصلوا إلى خان بالغ؛ أي بكين (北京 Běijīng) في 8 من ذي العجة 823 هـ/ 14 من ديسمبر 1420م، وأخيرًا وصلوا إلى خان بالغ؛ أي بكين (永樂Yǒnglè) في 8 من ذي الحجة 823 هـ/ 14 من ديسمبر 1420م، وقد بقيت هيئة السفارة في بلاط الإمبراطور يونغلي (永樂Yǒnglè) نحوَ شغل منصبًا مهمًا في حكومة الإمبراطور يونغلي، وهو يجيدُ خمسَ لغات، هي: التركيَّة، والعربيَّة، والمنغوليَّة، والفارسيَّة، والصينيَّة، والمنغوليَّة، والفارسيَّة، والصينيَّة، والمنغوليَّة، والفارسيَّة، والصينيَّة، والمنغوليَّة، والعربيَّة، والمنغوليَّة، والصينيَّة (Bellér-Hann 1995: 161).

وفي 15 جمادي الأولى 823ه/ 18 مايو 1421م غادر المبعوثون مدينة خان بالغ؛ أي بكين (北京 Běijīng)، عائدين إلى بلادهم، وبسبب توغُلات بعض القبائل المغولية في الشمال تأخَّروا عِدَّةَ أشهر في گانچو ( 豫州 عائدين إلى بلادهم، وبسبب توغُلات بعض القبائل المغولية في الشمال تأخَّروا عِدَّةَ أشهر في گانچو ( Gànzhōu ثُمَّ وصلوا نقطة التفتيش المعروفة ب "جيايوگوان" (嘉峪关Jiāyùguān) في 11 محرم 825ه/ 13 يناير 1422م، وكانت سلطات الحدود الصينية تفحص جميع أعضاء السفارة مقابلين أسماء هم بالأسماء المسجَّلة عند دخولهم السابق في البلاد، وبعد تيقُّنهم من مطابقة كلِّ الأسماء في السجلِّ سمحوا لهم بمغادرة البلاد، وقد عاد مبعوثو هراة إلى بلادهم في 29 أغسطس عام 1422م؛ أي 11 رمضان 825ه ( 4) 1970: 4).

## 5- مضامين الرِّحلة ومحتوياتها وأهميتها التاريخية والحضارية

## 5.1- العلاقات السياسية بين التيموريين وسلالة مينگ الصينية

من المفيد أن ننظر إلى الأحداث التاريخية المتعلِّقة بآسيا الوسطى والصين في تلك الحِقبة؛ إذ كانت السلالة الحاكمة قد تغيَّرت في الصين عام 1368م؛ أي قبل عامين من تأسيس أمير تيمور (Emir Temur) إمبراطوريته التركيَّة – المغوليَّة، وانهزمت سلالةُ يوان (Yuán cháo元朝) المغولية من أحفاد قبلاي خان في الصين وحلَّت محلَّها سلالةُ مينگ ذات الأصل الصيني (Barthold 1990: 63-64). (明朝 1644-1368 Míng cháo).

وعندما بنى تيمور دولته الكبيرة أراد جمع كلِّ البلدان الواقعة على طريق الحرير التاريخية وإلحاقها إلى مملكته، وقد حكم أحفادُ تيمور في آسيا الوسطى وإيران لمدة 150 عامًا تقريبًا، وكان تيمور آنذاك مالك آسيا الوسطى وغرب آسيا والممتلكات الإيرانية والقوقاز وأفغانستان وشمال الهند جزئيًا (184 :Alan 2017) ؛ ولهذا لم يستجب أبدًا لدعوات الإمبراطور الصيني هونغ وو (Hóngwǔ) الذي بعث إليه رسولًا خلال سبعينيات القرن الرابع عشر، ولم يرسل تيمور مبعوثًا أو هدية إلى الصين، ولأنَّ تيمور لم يكن قلقًا بشأن قوة الإمبراطور الصيني الجديد فإنه لم يفكر قطّ في بناء علاقة تبعية معه ولو بشكل رمزي، من خلال الهدايا مثلًا. وإضافةً إلى ذلك، كان تيمور متركزًا على غزواته في أماكن أخرى؛ إذ لم يكن حريصًا على إقامة علاقات دبلوماسية مع الصين، وقد نظمً قبل وفاته حملة عسكرية على الصين، لكنه توفي في الطريق (Rajkai 2007: 50). وبعد وفاة تيمور لم تصبح الاتصالات التيمورية – المينگية الصينية



مستقرةً حسب، بل ازدهرت لمدة عقدين من الزمن أو نحو ذلك؛ فقد أطلق خليل سلطان التيموري سراح المبعوثين الصينيين، الذين اعتقلهما تيمور قبل عقد من الزمان، فوصلا أخيرًا إلى نانجينگ عام 1407، ثم أصبحت العلاقات بين الجانبين أكثر إثمارًا، خاصًةً في مجال التجارة والاقتصاد.

وقبل أن يكتب غياث الدين النقاش مذكّراته كانت العلاقاتُ السياسية بين السلطان شاهرُخ التيموري والإمبراطور المسلطور يونغلي وقد السفارة برئاسة الصيني يونغلي وفد السفارة برئاسة الصيني يونغلي وفد السفارة برئاسة السفير چين چينگ (永樂Yǒnglè) جيدة، فمثلًا، في عام 1457هـ (1365—1365) إلى شاهرخ الذي اعتلى العرش بإزالة الارتباكات الناشئة بعد وفاة الإمبراطور تيمور. وبالنظر إلى النشاطات الدبلوماسية التي تطورت فيما بعد، يتبيّن أن أداء چين چينگ (Chén Chéng) دوره الدبلوماسي، وهو الذي ذهب إلى هذه المنطقة مرتين كسفير في عامي 1417 و 1427، ساهم بشكل كبير في تحسين العلاقات بين الجانبين (1488—1858 العالم العلاقات بين الجانبين (1488—1858 العلاقات بين الصين ودول آسيا الوسطى في فترة ما بعد تيمور بوفود السفارة وقوافل التجارة، وبدون نشوب الحروب والحملات العسكرية لفترة طويلة، وعلى الرغم من أنَّ السلالات تغيَّرت في كلا الجانبين فإنَّ تبادل قوافل التجارة لم ينقطع بينهما. (1422 - 2015).

#### 5.2- نظام الجزبة أو الروافد في الصين (冊封 體制Cèfēng Tǐzhì): الدبلوماسية والتجارة معًا

وفي "روزنامه"، تجذب انتباهنا طريقة تقديم وفد النقاش الهدايا إلى ملك الصين، وبدلًا من تكلفة الهدايا النقدية يتركز على الجانب الرمزيّ الذي يعنى الصداقة والرغبة في إقامة علاقات طيبة بين الطرفين، وليس من الممكن فهمُ طبيعة مثل هذه السفارات ومضمون الهدايا فيها دون فهم نظام الجزية أو الروافد الصيني (冊封 體制Cèfēng Tizhi)؛ فعلينا أن نشرح هنا نظام الجزية أو الروافد التقليدي في الصين. وفي الفلسفة الكونفوشيوسية، الصين "جونگ گوا" ( 中国 Zhōngguó)؛ أي المملكة المركزية، وحاكمها هو "ابن السماء" (Tiānzǐ 天子). وفقًا للقانون الصيني التقليدي، إذا أراد الأجانب إقامة علاقة مع الصين، سواء كانت سياسيةً أو تجاربةً ، فعليهم الاعترافُ بسيادتها إمّا رمزيًا بقبول الهدايا وإمّا واقعيًّا حقيقيًّا بالولاء المباشر؛ فلذلك اعتُبرت البضائعُ والهدايا القادمة إلى القصر الصيني من السفراء الأجانب أنواعًا من "الجزية" أو "الروافد" في العقل الصيني، وهذا يسمّى أيضًا نظام السوق المتبادلة (互市体制 Hùshì Tǐzhì). وفي هذا السياق، كانت البضائع القادمة من آسيا الوسطى تعتبر أيضًا الجزية أو الروافد، وقد خَلُّصَ الباحثُ فيربانك (Fairbank) الأصولَ النظرية لنظام الجزية الصيني في النقاط الأربع الآتية: أ- كان نظام الجزية نتيجة طبيعية للتفوُّق الثقافي للصينيين الأوائل على جيرانهم. ب- أصبح حُكّام الصين يستخدمون هذا النظام للأغراض السياسية وللدفاع عن مملكتهم. ج- كان له بُعد تجاري. د- كان هذا النظام وسيلة للعلاقات الدولية والدبلوماسية للصين. وتشير النقطةُ الأولى إلى فرضية التفوُّق الثقافي الصيني على جيرانها في العقل الصيني، ولا يمكن للمجاورين أن يصبحوا سوى تابعين له "المملكة المركزية" (Zhōngguó)؛ أي الصين. فعلى هذا النَّحو، كانت الأختامُ والألقابُ تُمنح إلى الحُكّام الأجانب، وفي المقابل كان من المفترض أن يقدِّم الأجانبُ الجزية إلى الحاكم الصيني تقديمًا منتظمًا للتعبير عن ولائهم له. (Fairbank 1942 vol. 1 no. 2: 143-145; Rajkai 2007: 83-85) عن ولائهم له.

وبعد تنصيبه على العرش في عام 1368 أرسل هونغوو (洪武 Hóngwǔ) الإمبراطورُ الأوَّلُ لسلالة مينگ بعضَ سفرائه إلى الدول المجاورة لإقناعهم بإرسال بعثات رافدة إلى مينگ، وإجابةً لهذه الدعوات أرسلت نحو اثنتي عشرة دولة في شرق آسيا وجنوبها التهانيَ والهدايا إلى بلاط هونغوو، فمنحهم الأمبراطور هونغوو لقبَ "الملك"، وقبلوا

هم سيادة الإمبراطورية المينكية الصينية (Nakajima 2018: 138-139, 141)، فسُمح لهم بالمشاركة في العلاقات التجارية مع الصين. (Nakajima 2018: 138-139, 141). وفي المناطق الغربية، نظّم الإمبراطور يونغ لي الأمراء المغول بين ممرِّ خِيَ شي (河西Héxi) وحوض تاريم (Tarim) في شكل الحراس العسكريين، وسمح لهم بإرسال الجزية، ووُضعت مدينة هامي (Hami) نقطة رئيسة لتحكُم العلاقات الدبلوماسية والتجارية مع شعوب آسيا الوسطى، وأيضًا مع بلاد التُرك الغربية وإيران اللتين كانتا داخل أراضي الإمبراطورية التيمورية (Nakajima 2018: 145).

وفي موضوع هذه الهدايا التي تعنى معنًى سياسيًا دبلوماسيًا، يقول النقاش: "وعندما ظهر هلال ربيع الأول (6 مارس 1421) أحضر داي مينگ خان (Dà Míng; 大明) تسعة صقور، واستدعى المبعوثين وقال: سأعطى صقرًا لكل من أحضرني حصانًا جيِّدًا! ثم أعطى ثلاثة صقور لسلطان شاه، مبعوث ميرزا ألوغ بك، وثلاثة لسلطان أحمد، مبعوث ميرزا بايسنقر، وثلاثة لشادي خواجه، مبعوث جلالة الملك شاهرخ." (ميرخواند 1960 مج7: 493). وكما أوضح النقاش هنا، كان السفراء الأجانب يجلبون الخيول الجياد والسلع إلى الصين، وفي المقابل كانوا يتمتّعون بالهدايا الصينية، كالنقود وأنواع الحرير، وفي كثير من الأحيان كان يُسمح للمبعوثين الرسميين والتجار الذين رافقوهم بالاشتغال بالتجارة في أسواق الصين (حافظ أبرو 1993: 2، 839–843)، وكانت أسماء الأجانب ثقيدً في دفتر السجلات مع الخيول والممتلكات التي يحملونها عند الدخول من الحدود وعند المغادرة منها. هناك تفاصيل أيضًا حول إعطاء الغذاء الكافي والمسكن المناسب ووسائل النقل والملابس الفاخرة إلى سفراء الدول الأجنبية، و تُسلِّط هذه المذكرات الصَّوءَ على الكافي والمسكن المناسب والله النقل والملابس الفاخرة إلى سفراء الدول الأجنبية، و تُسلِّط هذه المذكرات الطَّوءَ على تقاليد البلاط الصيني الذي كان يُعَدُّ من القصور الأكثر بيروقراطيَّة في العالم في علاقاته بالدول والتُجّار الأجانب. (Hafiz Abru 1970: 23-27)

وباختصار، كان القصر الصيني يقرّمُ هدايا سخيّةً، مثل الحرير والنقود والملابس الثمينة، إلى الأجانب، ويقبل جزيةً تافهةً منهم فيجلبهم إلى طرفه، وكانت الدولة الصينية تتلقى هذه "الجزية" بمعني الاعتراف عندهم والاحترام لنفسها، ويُظهر هذا النظام أيضًا أن هناك تجارة حيوية متشابكة مع الأمور السياسية والدبلوماسية في تلك المناطق. ونتيجةً لذلك، توجّه العديد من السفراء والتُجّار والحُجّاج البوذيين من الصين إلى مناطق شعوب آسيا الوسطى، ولم تكن واجباتُ السفراء الصينيين مقتصرةً على حلّ النزاعات بين الصين والدول المجاورة حسب، بل كانت تشمل تنظيمَ العلاقات التجارية والاقتصادية بين هذه الشعوب والدول وبين الصين. وعلى الرغم من أن السفراء الصينيين ذهبوا إلى جميع أنحاء العالم فقد أولوا اهتمامًا بالغًا بآسيا الوسطى. (11 :Candarloğlu 1995). ولم يفرض نظامُ الجزية دائمًا على الدولة المجاورة أن تتعامل باعتبارها دولةً تابعةً للصين، وهناك باحثون يقولون إنَّ القوة العسكرية للدولة المجاورة كانت الصين في عهد نقطةً أساسيةً في تُعامل الصين معها على أنها تابعة أم ذات سيادة كاملة. وعلى سبيل المثال، كانت الصين في عهد المين تنظر إلى الإمبراطورية التيمورية على أنها مساوية لنفسها، كما ذهب إليه الباحثان كاوتز وروسابي ( And Rossaby بوغ لي، الذي حكم بين 1400 و 1424، كان على استعداد تامّ لمعاملة السلطان ميرزا شاهرخ حاكم الإمبراطورية التيمورية على قدم المساواة؛ مما يُقَوِّضُ تصوُرَ نظام الجزية على أن الحاكم الصيني يجب أن يُعتبر متفوِّقًا على الملوك الآخرين أو الخانات التركية – المغولية. (13-21) (Kauz and Rossabi 2022: 12).

## 5.3- نظام البريد والتتابع في الصين وعلاقته بنظام اليامجي (zhàn chì站赤) المغولي

كتب النقاشُ في مذكّراته عن نظام البريد في الصين، وقارنه بما كان يجرى في بلاد فارس، وأعطى التفاصيل في



استضافة المسافرين في المحطات التي توقِرُ مساكنَ مريحةً وأطعمةً لذيذة، وذكر أيضًا السلع الفاخرة وأنواع الجرف الصينية هناك (8-34 :1998 :34-39). ولم تكن العلاقة بين مملكة مينگ الصينية وشبكة الاتصالات فريدةً من نوعها، وقد أدرك العديد من الملوك القدماء الدَّورَ الأساسيَ الذي يلعبه نظامُ التنقُل والاتصالات الذي تديره الدولة لبسط سيادتها على المساحات الكبيرة. وحتى في الإمبراطورية الأشورية (نحو 900-600 قبل الميلاد)، ربط الملوكُ مركزَ الدولة بالمقاطعات التي قُتِكت عبر "طريق الملك" الذي يمتدُ إلى المناطق الحدودية الشاسعة. (-68 Radner 2014: 65). وقد جرى أيضًا تنظيم نظام cursus publicus الروماني الشهير في القرن الرابع، ونظام إليام أو اليامچي (赤 ) المغولي في الطرق الرافدة التي يبلغ طولها خمسين ألف ميل لبسط حُكَامهم السيادة الإمبراطورية على الأراضي الشاسعة. (89-96 :800)؛ ولذلك يمكن مقارنة نظام التنقُل أو البريد السريع الصيني أيضًا بأنظمة أخرى، مثل "أولاق" (الملك)؛ أي البريد السريع للإمبراطورية العثمانية؛ والبريد في العالم العربي الإسلامي. وقد بدأ نظام البريد في العصر الأموي، وَيُنسَبُ الفضل في تطويره إلى الخليفة الأموي معاوية الأول الذي حكم بين عامي 661 و680 هي العدارية وخصّصوا ميزانية مستقلة لتكاليفه. وبعد الثورة العباسية عام 750، جرى تعزيز البريد أيضًا من قبل العباسيين، وأصبح من أهم المؤسسات في الدولة. وقد أولاه الخليفة المنصور العباسي أهمية خاصّةً واستخدمه مؤسسة استخباراتية يمكن من خلالها مراقبة الشؤون السياسية والأمنية في جميع أنحاء الإمبراطورية العباسية العباسية العباسية عام 1040.

وفيما يتعلق بالدراسات حول نظام البريد والتتابع في التاريخ الصيني نلاحظ أن هاريس (Harris) وروسابي (Rossabi) وغيرهما من المؤرّخين المعاصرين ساهموا في هذا المجال ببحوث قوية لا غنى عنها، وكما ذكر هؤلاء الباحثون ورث ملوك سلالة مينك إمبراطورية ضخمة ونظامًا للبريد والنقل والتتابع من سلالة اليوان المغولية (أي أحفاد قوبلاي خان بن جنكيز خان)، لكن الصينيين واجهوا تحرّيًا عظيمًا يتمثل في إجبار إعادة المغول إلى سهوب مونغوليا، وعلاوة على ذلك طمعوا؛ أي ملوك مينك، في توسيع إمبراطوريتهم إلى ما وراء حدودها المتحركة المضطرية. وكما أدرك ملوك مينك، كان نظام البريد الفعال أمرًا حيويًّا لإرسال جيوشهم إلى الأطراف البعيدة ولممارسة سلطتهم السياسية على السكان الهان (Han)؛ أي الصينيين وغير الصينيين، وللعلاقات الدبلوماسية مع المبعوثين، وللمعاملات البيروقراطية، ولتوفير القدرة الكافية على المناطق الحدودية. وبحلول أوائل عشرينيات القرن الخامس عشر، استخدم ملوك مينك هذا النظام بفعالية عالية لتعزيز سيطرة إمبراطوريتهم على أراضي الصين التقليدية، ودمج مناطق جديدة مثل كويجو (Guizhou) ويوننان (Yunnan) في مملكتهم، ولقيادة الغزوات بجنوب شرق آسيا وداي فييت (Việt مثل كويجو (Nurgan)).

كان نظام البريد والتتابع الصيني بمثابة محرِّك مصمَّمٍ لاختراق المناطق الحدودية وللإعلان عن وجود دولة مينك هناك، وكما أراد الإمبراطور هونغوو كان هذا النظام عبارة عن بنية تحتية للتنقل من المحطات المعيَّنة مع الخيول والقوارب التي تمَّت صيانتها بنفقة الدولة، وكلُها مزوَّدة بالعمال المحليين والمبعوثين الأجانب في الحدود والمسؤولين الأصليين من المناطق الحدودية وكبار الموظفين والجنرالات، وهم يمتلكون الشهادات المناسبة لهذا العمل. وبالإضافة إلى إرسال الفرمانات الإمبراطورية إلى المقاطعات كان الملك الصيني قد أعلن أن من واجباتِ نظام النقل والتتابع "إعادة وفود البعثة إلى البلاد الأجنبية، وتسريع الإمدادات العسكرية من العاصمة وإليها؛ ولهذا كان مجلس الحرب الصيني

العالي هو الذي يدير هذا النظام (Harris 2015a vol. 19 issue 4: 289-290). وكما أوضح الأستاذ هاريس (Harris)، عندما وصل الأجانبُ الذين يحملون الجزية، والمسؤولون من المناطق الحدودية الجنوبية، ورسلُ الجنرالات أو الأمراء إلى العاصمة، كانوا يقيمون في دار الضيافة الضخمة التي تُعرف باسم هوي تونگ گوان (南首). ويتشكّلُ "هوي تونگ گوان" الكبير في بكين من مَجمعين تبلغ مشتملاتهما تسعة مبانٍ تحتوي على (Huìtóng guǎn). ويتشكّلُ "هوي تونگ گوان" الكبير في بكين من مَجمعين تبلغ مشتملاتهما تسعة مبانٍ تحتوي على مزوّدة بأثواب حريرية ونعال ناعمة وسجاد صوف ناعم ومؤن فخمة ولحوم لذيذة، لكن خدّم السفارة كانوا في غرف فارغة مع الوسائل القليلة لراحتهم. (ميرخواند 1960 مج7: 486). وفي أثناء السفر كان المبعوثون يشاهدون برج المحطة الذي يبلغ ارتفاعه 75 قدمًا، وكان جُزءًا من شبكة منارات الإنذار المبكّر التابعة لبلاط مينگ لأجل حماية الحدود (8-7 : 27 Harris 2015b issue 72: 78).

## 5.4- نظام العدل في عهد سلالة مينگ الصينية

وقد أعجبت النقاش إقامة العدل في الصين، وهو شاهد على بعض تطبيقات المحاكم، ويعزو النقاش عدم وجود حرّاس أمنيين في كل مكان، مثل مُوظّفي الشرطة كما رآهم في المدن الفارسية، إلى جودة قوانين المملكة الصينية وسلامة طبيعة الشعب الصيني، يقول "لأنَّ الشعب الصيني شعب هادئ وسياسات الدولة جيدة فلا تحتاج الدولة إلى إقامة حرّاس أو رقيب أو قوات إضافية لإنفاذ القانون هناك" (نقاش 1913: 16). ويقول أيضًا: "إنَّ الحُكّام في الصين لا يتمتعون بسلطة معاقبة أيّ شخص أو قتله على الفور. وفي جميع أنحاء مملكة الصين لا يُسمح لأي حاكم بإصدار

أ يام (Yam) كلمة مغوليَّة بمعنى المكتب، ولكن "جي" لاحقة تركية تعني العلاقة أو المنسوبية، وتعنى كلمةُ "يامجى" الموظف الذي يعمل رسميًّا في امور البريد والنقل، مثل البوسطجي، ولا تزال هذه اللاحقة "جي" تستخدم في بعض اللهجات المحلية للغة العربية، مثل البوسطجي والقصبجي.



حكم بالإعدام فجأة، وعندما يرتكب شخص جريمة يكتب نوع الجريمة وعقوبتُها على لوحة معلَّقة حول رقبته، وفقًا لشريعة غير المسلمين (أي الصينيين)، ويقيِّدون هذا المحكوم بعصا متشعِّبة، ويرسلونه إلى خان بالغ (أي العاصمة بكين)، وحتى لو استغرق وصولُ المحكوم إلى العاصمة مدَّة عام فلا يمكن توقُّفه في أيِّ مكان أو إعدامُه حتى يصل إلى العاصمة." (خواندمير 1954 مج4: 640–641). ويعطى النقاش التفاصيلَ الآتية: "عندما كان الحُكمُ متعلِقًا بعقوبة الإعدام يتَّخذ الموظفون احتياطات وتحقيقات واسعة. ولدى الإمبراطور الصيني اثنتي عشرة وزارة (أي مؤسسة استشارية)، فإذا كان الشخص متَّهمًا بجريمة وثبتت جريمتُهُ عند إحدى عشرة وزارة ولم تتَّضح عند الثانية عشرة جاز له أن يحصل على الإفراج ولا يُحكم بالإعدام، وفي بعض الحالات الخاصَّة يجب تقديمُ أدوات الجريمة مع شاهد موثو وبدون إثبات، وإذا كان الشاهد يعيش في محلِّ على بعد ستة أشهر أو أكثر فلا يعاقب المجرمُ بل يُحبس، حتى يحضرَ الشاهد وتكتملَ التحقيقات في أمره" (ميرخواند 1960 مج7: 492).

ويبدو أنَّ النقّاش شاهد التحقيقات الطويلة في بعض المحاكم لكنَّهُ لم يتعرف نوعَ الجريمة وَهُوِيَّةَ الأشخاص المتَّهمين. وهناك مثلًا، نلاحظ في قانون مينگ العظيم (Dà Míng Lü) عمليات معقَّدة في بعض القضايا، تحت عنوان "ارتكاب الجرائم من قبل أصحاب المداولات الثمانية" (The Great Ming Code 2005 chapter1: 20)

"في جميع الحالات التي يرتكب فيها الأشخاص الذين يحقُ لهم المشاركة في المداولات الثمانية يجب إبلاغُ الحقائق إلى العرش في منكّرة مختومة تطلب مرسومًا إمبراطوريًّا، ولا يجوز النظرُ في قضاياهم دون إذن (من القصر)، فإذا ورد أمر إمبراطوري لإجراء الاستجواب فتُبيّنُ الجرائمُ التي ارتكبت والظروفُ التي ستتمُ المداولة فيها، ويُذكر التماسُ الإذنِ بالمداولة. فأما مصطلح المداولة هنا فهو يعني التحقيق الطويل في ظروف الجريمة ومحاكمة القضية، وتبين المذكرة وقائعَ الجرائم التي ارتكبها (ثمانية أصناف من الناس)، هم: 1- الأقارب، 2- الخدّم القدامي، 3 - الرعايا المستحقون للتقدير، 4- الجديرون بالقيمة، 5- أصحاب المواهب، 6- الرعايا المجتهدون، 7- الرعايا ذوو المناصب الرفيعة، 8- الضيوف. ويجب أن يُختَمَ النصبُ التذكاري ويُرسل إلى العرش لتسلم الالتماس الرسمي بمرسوم إمبراطوري، وباستلام المرسوم الإمبراطوري لإجراء المحاكمة تُرفع القضية، وبعد ذلك يجب أخذ اعترافات واضحة من الأشخاص وتحديد العقوبة المرسوم الإمبراطوري الانتماس إلى قضية لجان عسكرية رئيسة وأربعة دعامات (Sifu) ومكتب الاحتجاج (Jianyuan) وأخيرا إلى القضاة للمداولة بشكل جماعي. وبعد المداولة، بجب عليهم تقديم العريضة إلى العرش، وفي حالة صدور عقوبة الإعدام (بعد كل هذه العمليات) يُذكر فقط: أن الجريمة يُعاقب عليها بعقوبة الإعدام وفقًا القانون، ولا يجوز لهم تحديد حكم الخنق أو قطع الرأس"، ولكن هذه العملية الطويلة لا تسري على الحالات التي تتعلَّقُ للقانون، ولا يجوز لهم تحديد حكم الخنق أو قطع الرأس"، ولكن هذه العملية الطويلة لا تسري على الحالات التي تتعلَّق بارتكاب الكبائر الفواحش العشر Great Ming Code 2005 chapter 1: 20-21) (The بارتكاب الكبائر الفواحش العشر Great Ming Code 2005 chapter 1: 20-21)

## 5.5- الاحتفالات وثقافة الترفيه في عهد سلالة مينك الصينية

يشرح غياث الدين أيضًا الأهميَّة التي تحظّى بها احتفالات السنة الجديدة التي كانت تستمرُّ مدى أيام طويلة. ومن التقاليد التي لفتت انتباهَ النقاش أنَّ ملابس الحداد الخاصة بالمجتمع الصيني بيضاء اللون، ولم يَجُز لبسُ الثوب الأبيض في الاحتفالات الرسمية للسنة الجديدة. يقول النقاش: "وفي ليلة بداية السنة الجديدة أضاء الناسُ دكاكينَهم ومنازلَهم ومخيماتِهم بالفوانيس والشُّموع والمشاعل لدرجة حتى إنك تعتقد أن الشمس قد أشرقت علينا! كان هناك نحو 100.000 شخص من الصين وخطاي وشمالها وقلموق (Kalmyk) من قبائل المغول والتبت وما إلى ذلك، كلُهم متجمعون هناك، وأقام الإمبراطور داى مينگ خان مأدبة عظيمة لأمرائه، وكان السُفراء الأجانبُ يجلسون في خارج قاعة العرش، وكان

هناك ما يَقرُبُ من 200 ألف جندي يعرضون الأسلحة في موكب عسكريّ، وبدأ الشُّبَانُ الوُسماء يرقصون ويقومون بالألعاب البهلوانية بطريقة لا تُضاهى." (ميرخواند 1960 مج7: 492–493). وقد شرح النقاش عادات ترحيب قافلات المبعوثين في كلِّ مركز من محطّات الإقامة والنزل، كما تطرَّق إلى ثقافة الترفيه هناك (نقاش 1913: 17). وعند الحديث عن بعض الآلات الموسيقية المستخدمة في الصين، مثل "الكمانچه" و "چارباره" و "الناي"، لم يُعطِ تفاصيلها، لكنه أكَّد بشكل خاص أن الناي كانت تُعزف في الصين بطريقتين، فقال: "كانت آلة الناي تُعزف على طريق النفخ من رأسها كما تعوَّدنا في بلادنا، بينما كان آخرون يعزفونها عن طريق النفخ من خلال الفتحات الموجودة في منتصف الناي" (133 :8ellér-Hann ).

ويبدو أن النقاش قد أدرك بعض تفاصيل الرقص والموسيقى فى الصين، وتشير المصادر التاريخية الصينية إلى أن المجموعات العرقية في شمال الصين، مثل الجورچن (Jurchen) والمغول والأقليات التركية المسلمة، قدمت مساهمات كبيرة في احتفالات السنة الجديدة خلال عهد أسرة مينگ، وهنا يمكن أن نلقي نظرة على بعض التفاصيل في كتاب التاريخ العام للفن الصيني (General History of Chinese Art)، الذي يذكر أن الجورچن اي قوم المانچو كانوا أكبر مجموعة عرقية في شمال شرق الصين خلال عهد أسرة مينگ، ولهم تقاليد غنية في الغناء والرقص، وكانت عائلاتهم ترقص برقصات "ماك" (Mak) التي يؤديها راقصان بينما كان الجمهور يصفق ويغني لهما؛ حيث يقود أحدُهم الغناءَ ويستجيب الباقون بنعرات "كونگ چي!" (kong qi)، وكانت منطقة هيجو (Hezhou) أي مركز شمال غرب الصين خلال عهد أسرة مينگ، تشمل گانسو (Gansu) ونينگشيا (Ningxia) وچينگهاي (Qinghai)، وكان يسكن فيها شعب خوي المسلم الصيني (回族Huízú)، وكانت لهم عادات خاصة بالرقص والأناشيد. (Xifan)



الشكل 8: صورة تاريخية عن أداء الرقص خلال عهد أسرة مينك. (Xifan Li 2022 vol. 5: 21)



إنَّ الحياة الموسيقيَّة لشعب الخوي المسلم كانت تتشكَّلُ حول "أغاني المأدبة والولائم"، وتضمَّنت هذه الأغاني تهنئةً للمضيفين وأناشيد المدح لمجاملة العروس والأغاني القصصيَّة التي تحكي الأحداث التاريخيَّة وروايات الحبِّ وأغاني الدعابة أو القصص من الحياة اليوميَّة، إضافة إلى أغانٍ قصيرة ممتعة (Xifan Li 2022 vol. 5:124). وقد انبَّع شعب الخوي في عصر مينگ تقاليدَ دينهم؛ أي الإسلام، ونظَّموا احتفالاتٍ شعبيَّةً لها عناصرُ دينيَّة، وترتبط أكثرُ نغماتهم بنغمات موسيقي آسيا الوسطى، التي انتقلت إليهم بوصول الإسلام، ولكنها تحتوي أيضًا على عناصر من الموسيقي الشعبيَّة المحليَّة المحليَّة (125-124 vol. 5: 124-202). (انظر الشكل 9)





الشكل 9: كان موظَّفو سلالة مينك مهووسين بعزف القانون المحلي المسمّى ب"الچين" (Qin)، وخاصّةً الأدباء. هذه صورة آلة الچين التاريخية من زمن سلالة مينك. (Xifan Li 2022 vol. 5: 104)

## 5.6- الهندسة المعمارية والفنون الزخرفية في عهد سلالة مينك الصينية

سَجًلَ غياث الدين النقاش الحوادث والأماكن التي تثيرُ اهتمامه في طريقه إلى العاصمة، مثل أشكال المباني، وتنظيم المدن، وقوة الحُكام، ومنهج الإدارة (حافظ أبرو 1993: 2، 817-864). وقد وصف غياث الدين المدن وإدارة البلدات والوحدات الصينية وشرح بالتفصيل بنية القلاع الحدودية والمظهر العام للبلاد، وشاهد أن الناس بنوا منازلهم بتخطيط جيد. هنا يذكر النقاش أنَّ الهندسة المعمارية والفنون الزخرفية في الصين تتفوَّق على غيرها بشكل لا يمكن مقارنتها بأي منطقة أُخرى، وبعد وصف القصور التي رآها في المدن الصينية وروعة البلاط الإمبراطوري وألوان الزخرفة فيها، يقول: "إنَّ في قصور الصين ومعابدها أعمالًا فنيَّة بمستوى أعلى، فيمكن أن نعتبرها قدوة للعالم، ولا يستطيع السادة الماهرون في خراسان القيام بأعمال النحت أو الأعمال الخشبية والنقوش التي شاهدتها أنا في قصر خان بالغ" (نقاش 1913: 23). "وكان مقياس الارتفاع من باب قاعة الحضور إلى نهاية المبنى نحو 1925 قدمًا، وكانت المباني المخبوز، وقد وضعوه طوال مسافة 300 ذراع نقريبًا ولم يظهر هناك أيُّ اعوجاج ولو بشعرة واحدة! وهناك أصحابُ المخبوز، وقد وضعوه طوال مسافة 300 ذراع نقريبًا ولم يظهر هناك أيُّ اعوجاج ولو بشعرة واحدة! وهناك أصحابُ الحرف الماهرون في قطع الحجارة والنجارة والرسم والنقش ليس لهم نظرآء ولا قرناء! وفي ذلك اليوم، أقام داي مينگ خان (19 كم Míng 大明 مينگ العظيم) لأمراء المناطق المحيطة مأدبة عظيمة استمرَّت حتى الظهر، وأخيرًا، انتهت المأدبة في نحو الظهر وعاد الناس إلى منازلهم" (ميرخواند 1960 مج7: 492-493).

والحقيقة أنَّ النقاش عندما جاء إلى الصين في عهد مينك؛ أي العقود الأولى من القرن الخامس عشر، لا بد أنه شهد تطورًا هائلًا في الهندسة المعمارية التني دعمها الإمبراطور يونغلي، كما أوضحت الأستاذة كامبل (Campbell) شهد تطورًا هائلًا في الهندسة المعمارية في ذلك العصر (2-29:20:20:20). ووفقًا للسجلات الرسمية، بدأ بناء بكين العاصمة الشمالية التي تسمى خان بالغ في الثقافة التركية – المنغولية، في العام الرابع عشر من حكم يونغلي؛ أي المعاصمة الشمالية التي تسمى خان بالغ في الثقافة التركية – المنغولية، في العام الرابع عشر من حكم يونغلي؛ أي بئيت في أربع سنوات فقط، وفي الواقع، قبل عشر سنوات على الأقل، بدأ الحرفيون والعمال في استعداد بنائه بقطع الأشجار واستغلال المحاجر ووضع قراميد السقف الخزفية في الأفران ونقل الطوب وتصنيع أجزاء القاعات الخشبية. والشجار واستغلال المحاجر ووضع قراميد السقف الخزفية في الأفران ونقل الطوب وتصنيع أجزاء القاعات الخشبية. والربخها إلى عام (2370). وكما تذكر كامبل، فإنَّ المصدر الأكثر موثوقية لتقدير أنواع الحرفيين هو قائمة يعود تاريخها إلى عام 1338 في أواخر عهد الإمبراطور هونغوو؛ أي قبل نحو عقد من التاريخ الرسمي لبدء البناء في بكين، ووصره هذا السجل 237.8 وربع سنوات، و2517 رسّامًا بالتناوب لمدة أربع سنوات، و167.8 رسّامًا بالتناوب لمدة أربع سنوات، و170.8 عامل خيزران بالتناوب لمدة أربع سنوات، و170.2 عامل فرن و1370 حانع بلاط بالتناوب لمدة عامين، و270.0 عامل فرن (Campbell 2020: 31).

كما يشيرُ النقاشُ إلى أنَّ طوب تلك المباني كان مصنوعًا بجودة عالية، وفي السابق كانت المادة الأكثر شيوعًا هي الطوب الرمادي الذي استُخدِمَ في كل مكان من الجدران إلى القواعد والأرضيات، وبعد ذلك أمر الإمبراطور يونغلي بإنتاج الطوب في أفران بمنطقة لينچينگ – شاندونغ (Linqing, Shandong)، وفي عهده كان في لينچينگ ثلاثمائة فرن كبير الحجم، ووفقًا لكتاب السجل المحلي في جرى في عهده نقلُ مليون طوبة من لينچينگ كلَّ عام إلى بكين لبناء أسوار هذه المدينة (Campbell 2020: 33)، وكان أغلى الطوب قيمةً في قصور بكين ذا اللون الأحمر الداكن المسمّي "الطوب الذهبي"، ويطلق عليه هذا الاسم بسبب تكلفة إنتاجه العالية، وكان لهذا الطوب المربع الكبير لون داكنٌ وسطحٌ أملس، وعلى النقيض من الطوب الرمادي الذي كان يستخدم لأغراض متعددة فقد انحصر استخدام هذا الطوب الذهبي في رصف أرضيات القاعات في قصور بكين، وقد جرى تصنيعه في سوچو (Suzhou)، وَخُتِمَت على كلِّ طوبة عبارة "جرى تصنيعه تحت إشراف مكتب محافظة السوچو"، كعلامة فارقة تدل على مراقبة الجودة فيها. (-33 2020: 33)

#### 6- الخاتمة

قدَّمت مذكّرات غياث الدين النقّاش، الذي زار الصين بِوَصفِهِ عضوًا في وفد التيموريين في أوائل القرن التاسع الهجري/ القرن الخامس عشر الميلادي، معلوماتٍ قيِّمةً حول الحوادث السياسية والحياة اليومية والعادات الدينية هناك. وكانت سلالة يوان المغول في الصين منهزمةً وحلَّت محلَّها سلالة مينگ ذات الأصل الصيني (1368–1644). وفي الجانب الآخر، لم يكن الإمبراطور أمير تيمور (Emir Temur) قلقًا بشأن قوة الإمبراطور الصيني الجديد، ولهذا لم يفكر في بناء العلاقة التبعية معه؛ فهو ليس حريصًا على إقامة علاقات دبلوماسية مع الصين. وبعد وفاة تيمور، ازدهرت العلاقات التيمورية – المينگية في مدة عقدين من الزمن. وقبل أن كتب غياث الدين النقّاش مذكّراته كانت



العلاقاتُ السياسية بين ميرزا شاهرُخ التيموري والإمبراطور يونغلي الصيني مستقرّة وتتعلَّق غالبًا بالقضايا التجارية.

وقد أطلق بعض المترجمين الأوائل مصطلح "عجائب" في ترجمتهم لهذا العمل؛ أي "روزنامه"، إلّا أنَّ نصَّ العمل لا يدخل أساسًا في أدب العجائبيات، لا من حيث محتواه ولا من حيث أسلوبه؛ فغياث الدين كان شخصًا حقيقيًّا وعضوًا بارزًا بين أعضاء الوفد الذي ذهب إلى الصين. أما الحوادث والعادات التي تَحدَّثَ عنها فتدلُ على موثوقيتها كتبُ التاريخ لتلك الفترة. والخاصية الأخرى التي تجعل هذا النصَّ أكثرَ متعةً هي أنه يحتوي على تفاصيلَ طريفةٍ حول التخطيط العمراني وعادات القصر الصيني في عهد سلالة مينگ.

وتجذب انتباهنا في "روزنامه" طريقة إعطاء الهدايا إلى ملك الصين، وبدلًا من تكلفة الهدايا النقدية فإننا ننطر إلى الجانب الرمزيّ الذي يعني الصداقة والرغبة في إقامة علاقات بين الطرفين، وكان القصر الصيني يقدِّمُ هدايا غالية، مثل الحرير والملابس الثمينة، إلى الأجانب، ويقبل جزية خفيفة منهم، واعتبرت البضائعُ والهدايا القادمة إلى القصر الصيني من السفراء الأجانب نوعًا من "الجزية" أو "الروافد"، ولكن نظام الجزية قد لا يتطلّبُ أن تُعامل الدولة المجاورة باعتبارها دولة تابعة للصين، وهناك باحثون يقولون إنَّ القوة العسكرية للدولة المجاورة كانت نقطةً أساسيَّةً في تُعامل الصين معها على أنها تابعة لها أم ذات سيادة كاملة.

وهناك ارتباط وثيق بين نظام الجزية ونظام البريد والتتابع، فمع فعالية الوسائل للثاني كان يمكن توفير الشروط للأول. وقد كتب النقاش في مذكراته عن نظام البريد والتتابع في الصين، وقارنه بما كان يجرى في بلاد فارس، وأعطى التفاصيل على استضافة المسافرين في المحطات التي توفّر مساكن وأطعمة لذيذة. وفي الواقع، ورث ملوك سلالة مينك إمبراطورية شاسعة ونظامًا فعّالاً للبريد والنقل عن السلالة السابقة؛ أي اليوان المغول، وكما أدرك ملوك مينك كان نظام البريد والنقل أمرًا حيويًا لإرسال جيوشهم إلى الأطراف البعيدة ولممارسة السلطة السياسية على السكان "الهان" (Han)؛ أي غير الصينيين، ولتوفير ما يكفي من القوّة المؤثّرة في المناطق الحدودية، فكان هذا النظام مُخرّكًا مُصَمَّمًا لاختراق المناطق الحدودية والإعلان عن وجود دولة مينك هناك، وأصل هذا النظام بنية تحتية للتنقل من المحطات المعيَّنة مع الخيول والقوارب بنفقة الدولة مزوّدة بالعمّال المحليين والمبعوثين الأجانب في الحدود وكبار الموظفين والجزالات، وكان النقاش معجبًا للغاية بالخدمة العالية الجودة في دور الضيافة المرتبطة بهذا النظام، "هوي تونك گوان" مزوّدة بأثواب حريرية ومؤن فخمة. وعلى الرغم من أن هناك أنظمة مماثلة لهذا النظام في تاريخ الصين القديم فإنَّ المغول هم المبدعون الحقيقيون في تطوير الشبكة العملاقة للنقل عابرة القاراتِ التي سُمّيت يام أو الصين القديم فإنَّ المغول هم المبدعون الحقيقيون في تطوير الشبكة العملاقة للنقل عابرة القاراتِ التي سُمّيت يام أو ورث سلالةٌ مينگ هذا النظام واستمرَّت في استخدامه بنفس الأغراض لكن بأشكال وتقنيات مختلفة، مثل السفن والقوارب.

وقد أحبَّ النقاّش نظامَ العدل في الصين، وهو شاهدٌ على بعض التطبيقات في المحاكم، ويعزو النقّاش عدم وجود حرّاس أمنيين في شرايين المدينة إلى جودة قوانين المملكة الصينية وسلامة طبيعة الشعب الصيني، وقد لاحظ التدقيقات الطويلة في عمليات التحقيق للجريمة، لكنّه لم يتعرّف نوع الجريمة وَهُوِيَّةَ الأشخاص المتَّهمين.

ويشرح النقاّش أيضًا الأهميَّة التي تحظّى بها احتفالات السنة الجديدة التي كانت تستمرُّ أيامًا طويلة، وعند الحديث عن بعض الآلات الموسيقية المستخدمة في الصين لم يُعطِ تفاصيلها، لكنه أكَّد بشكل خاص أنَّ الناي كانت تُعزف في

الصين بطريقتين. وتشيرُ المصادرُ التاريخيَّةُ الصينيَّةُ إلى أن المجموعات العرقية في شمال الصين مثل الجورچن (Jurchen) والمغول والأقليات المسلمة قدَّمت مساهمات كبيرة في احتفالات السنة الجديدة خلال عهد أسرة مينگ.

ووصف النقاشُ الأماكنَ التي تثيرُ اهتمامَهُ على الطريق وأشكال المباني وتنظيم المدن، وذكر أنَّ الهندسة المعمارية والفنون الزخرفية في الصين تتفوَّقُ على غيرها بشكل لا يمكن معه مقارنتها. والحقيقة أنَّ النقاش عندما جاء النقاش إلى الصين لا بد أنه شاهد نهاية مراحل بناء المدينة الجديدة وتطورات هائلة في الهندسة المعمارية هناك؛ إذ سجَّلت المصادرِّ التاريخيَّةُ الصينيَّةُ 232,819 حِرَفيًّا ماهرًا من ستين مهنة مختلفة في بناء المدينة. وكما ذكر النقاش، فإنَّ طوب لتلك المباني كان مصنوعًا بجودة عالية، وقد ذكرت المصادرُ الصينية أن الإمبراطور يونغلي أمر بإنتاج نوع من الطوب القوي في أفران لينچينگ – شاندونغ (Linqing - Shandong)، ووفقًا لكتاب السجل المحلي لعهد يونغلي جرى نقل مليون طوبة من لينچينگ كلَّ عام إلى بكين لبناء أسوار هذه المدينة، وكان الطوب المفروش في قصور بكين ذا لون أحمرَ داكن سُمِّيَ بـ"الطوب الذهبي".

هناك تفاصيل كثيرة في "روزنامه" تليق بالدراسات الأخرى، وعلى الرغم من أنَّ المذكرات أو "روزنامه" لم تصل إلينا في صورة كتاب مستقل أو رسالة بين غلافين فإنَّ المؤرِّخين التيموريين نقلوا إلينا نصَّها الجوهريَّ وتُرجمت إلى التركية في زمن مبكِّر، وقد وجدها العلامة التركي الموسوعي كاتب چلبي (الحاجى خليفة) جديرةً بالذكر، ونقل منها المؤرِّخون العثمانيون، وأجرى المؤرِّخون والباحثون الأوروبيون عليها فيما بعدُ دراساتٍ. وفي حاضرنا اليوم، يتطلَّبُ فهم تاريخ العلاقات الثقافية والتجارية بين الصين والشرق الأوسط إجراء بحوث أكثر تعمُّقًا تتعلَّقُ بهذه النصوص.



# The Memoirs (Ruznāma) of Ghiyāth al-Dīn Naqqāsh on His Journey to China During the Timurid Era (822-825 AH / 1419-1422 AD) and Its Historical and Cultural Value

#### A. Sait AYKUT \*

#### **ABSTRACT**

This article focuses on the identity of Ghiyāth al-Dīn Naqqāsh and discusses different versions of his text (*Ruznāma*), its translations into Turkish and Western languages, and previous research. The article also discusses the contents of the *Ruznāma*, Timurid-Chinese relations and Ghiyāth al-Dīn Naqqāsh's observations about Chinese customs, city planning, and the ceremonies of hospitality in China; and compares those details in other documents and sources studied by historians of Chinese civilization.

**Keywords**: Ruznāma-e Naqqāsh, Journey of Ghiyāth al-Dīn Naqqāsh, Muslim travelers to China, Timurid—Chinese relations, Ming Dynasty China.

<sup>\*</sup>Email: aykut@mail.sysu.edu.cn, (Abdulsait AYKUT) Orcid number: <a href="https://orcid.org/">https://orcid.org/</a> 0000-0003-2708-3881, Associate Professor at School of International Studies, Sun Yat-sen University, China.

#### المصادر والمراجع العربية

- الأردِستاني، حاجّي محمد (ت نحو 900ه/ 1495م)؛ تاريخ خطائى، الترجمة التركيّة الآذربيجانيّة لنص روزنامه، مكتبة جامعة كامبريدج برقم 12.6 D.d.
- ابن النديم، أبو الفرج محمد ابن إسحق (ت 384هـ/ 994 م) (1872)؛ كتاب الفهرست، تحقيق غوستاف فلوگل، لايبزيغ: فرلاغ فوگل.
- حافظ آبرو، شهاب الدين عبد اللطيف (ت 833ه/ 1429م) (1993)؛ زبدة التواريخ بايسنقري، تحقيق كمال حاج سيّد جوادى، تهران: وزارت فرهنگ و إرشاد إسلامي.
- خواندمير ، غياث الدين بن همام الدين الحسيني (ت 942ه/ 1535م) (1954)؛ حبيب السير في أخبار أفراد بشر ، تحقيق: جلال همائي، 4 مجلًدات، تهران: چاپخانه ء خيام.
- سمرقندي، عبد الرزّاق (ت 887 ه/ 1482 م) (1946)؛ مطلع سعدين و مجمع بحرين، المجلد الثاني، تحقيق وتصحيح محمد شفيع، لاهور: چابخانه ء گيلاني.
  - شفيع، مولوي محمد (1964)؛ "سفرنامه ء چين". *مقالات مولوي محمد شفيع*، جلد 3، لاهور: قنديل پرس، 36–105.
- صابان، سهيل محمد (محقق) (2004)؛ "عجائب اللطائف في أخباروسياحات ملوك هرات للمؤلف غياث الدين النقاش". عالم المخطوطات والنوادر، مج 9، ع 1، ص: 181-191.
- كاتب چلبي، حاجي خليفة مصطفى بن عبد الله (ت 1068ه/ 1657م) (1732)؛ كتاب جهان نما ، ناشر إبراهيم متفرقة ، إسطنبول: دار الطباعة العامرة.
- الكاشغري، محمود بن الحسين (ت 496 هـ/ 1102م) (1915)؛ كتاب ديوان لغات الترك، اسطنبول: دار الخلافة العليّة مطبعة عامرة.
- كريم زاده تبريزى، محمدعلى (1984)؛ احوال و آثار نقاشان قديم ايران و برخى از مشاهير نگارگر هند و عثمانى، لندن: إنتشارات مستوفي.
- كوچك چلبى زاده، إسماعيل عاصم (ت.1173هـ/ 1760م) (1727)؛ عجائب اللطائف، الترجمة التركيَّة العثمانيَّة لنص روزنامه، إسطنبول: مكتبة السليمانيَّة، قسم على أميري أفندي برقم 827.
- كوچك چلبى زاده، إسماعيل عاصم (ت.1173ه/ 1760م) (1913)؛ ختاي سفارتنامه سي، الترجمة التركيَّة العثمانيَّة للعثمانيَّة لنص روزنامه، إسطنبول: مكتبة جامعة إسطنبول للمخطوطات النادرة، برقم NEKTY03627.
  - ميرخواند، محمد بن خواندشاه (ت 903 هـ/ 1498م) (1960)؛ روضة الصفاء 10 مجلَّدات، تهران: چايخانه، ييروز.
- نقّاش، خواجه غياث الدين (ت القرن 9ه/ القرن 15م) (1913)؛ عجائب اللطائف إسميله ختاي سفارتنامه سي، ترجمة إسماعيل عاصم أفندى، تحقيق على أميرى أفندى، إسطنبول: قدر مطبعة سي.



#### REFERENCES

- Alan, Hayrunnisa (2015); "Emir Timur Döneminde İpek Yolu". *Pelikan Basım*, Istanbul: Pelikan Basım.
- Alan, Hayrunnisa (2017); "Timurlular" in: *Avrasya'nın Sekiz Asrı Çengizoğulları*, Pp. 180-247, Hayrunnisa Alan and İlyas Kemaloğlu eds., Istanbul: Ötüken Yayınları.
- Aliyev, Salih Muhammedoğlu (1999); "İbn Fadlân", *TDV İslâm Ansiklopedisi*, Istanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, Pp. 477-479.
- Aydın, Bilgin (2012); "XVI. Yüzyıl Osmanlı Seyahatnâmeleri Hakkında Bir Değerlendirme". *Osmanlı Araştırmaları / The Journal of Ottoman Studies*, issue 40, Pp. 435-451.
- Barthold, Vasilij Vladimirovič (1963); *Four Studies on the History of Central Asia*, V. and T. Minorsky trans., vol. II, Leiden: Brill.
- Barthold, Vasilij Vladimirovič (1990); *Uluğ Beg ve Zamanı*, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.
- Bellér-Hann, Ildiko (1995); A History of Cathay: A Translation and Linguistic Analysis of a Fifteenth-Century Turkic manuscript, Bloomington: Indiana University Press.
- Brook, Timothy (1978); "Chapter 10, Communications and commerce", in: *The Cambridge History of China* "*The Ming Dynasty: 1368-1644*". Denis Twitchett and Frederick w. Mote eds., vol. 8, Part 2, Pp. 579–707, Cambridge: Cambridge University Press.
- Brook, Timothy (1998); *The Confusions of Pleasure: Commerce and Culture in Ming China*, Oakland: University of California Press.
- Campbell, Aurelia (2020); What the Emperor Built Architecture and Empire in the Early Ming, Seattle: University of Washington Press.
- Çandarlıoğlu, Gülçin (1995); Orta Asya'da Timurîler, Çin'de Ming Münâsebetleri, Ch'en Ch'eng Elçilik Raporu, Istanbul: Mimar Sinan Üniversitesi Matbaası.
- Fairbank, J.K. (1942); "Tributary Trade and China's Relations with the West". *The Far Eastern Quarterly*, vol. 1, no. 2, Pp. 129-149.
- *Great Ming Code / Da Ming Lü* (2005); Series <u>Asian Law</u>, Jiang Yonglin trans. and ed., Seattle: University of Washington Press.
- Hafiz Abru (1970); A Persian embassy to China, being an extract from Zubdatu't tawārīkh of Hafiz Abru, K.M. Maitra trans., with a new introduction by Prof. L. Carrington Goodrich, New York: Paragon Book Reprint Corp. Old edition: Maitra, L.M. (1934). A Persian Embassy to China, being an extract from Zubdatu't Tawarikh of Hafiz Abru, Lahore: Behari Lal, Verma.
- Harris, Lane J. (2015 a); "The Arteries and Veins of the Imperial Body: The Nature of the Relay and Post Station Systems in the Ming Dynasty, 1368-1644". *Journal of Early Modern History*, vol. 19, issue 4, Pp. 287-310.
- Harris, Lane J. (2015 b); "Into the Frontiers: The Relay System and Ming Empire in the Borderlands, 1368-1449". *Ming Studies*, issue 72, Pp. 2-23.
- Hecker, Felicia J. (1993); "A Fifteenth-Century Chinese Diplomat in Herat". *Journal of the Royal Asiatic Society, Third Series*, vol. 3, no. 1, Pp. 85-98.
- Hāfiz Abru, Shihāb al-Dīn 'Abd al-Laṭīf (d. 833 A.H./1429 A.D.) (1993); *Zubdat al-Tavārīkh*, Kamāl Ḥājj Sayyid Javādī ed., Tehran: Vezāret-e farhang-e Islāmī.

- Ibn al-Nadīm, Abū al-Faraj Muḥammad ibn al-Isḥāq (d. 384 A.H./ 994 A.D.) (1872); *Kitāb al-Fihrist*, Gustav Flügel ed., Leipzig: F. C. V. Vogel Verlag.
- al-Irdistānī, Hāggī Muḥammad (d. 900A.H./ 1495 A.D.); *Tārīkh Khaṭā'ī*, al-Targamah al-Turkīyah al-Ādharbīgānīyah li-Naṣ Roznāmah, Maktabat Jāmi'at Cambridge no. D.d. 12.6.
- Karīmzāde Tabrīzī, Moḥammad Ali (1984); *Aḥvāl u āsār-e naggāshān-e gadīm-e Iran ve barkhī az mashāhīr-e negārgar-e Hind u Osmānī*, London: Entishārāt-e Mostovfī.
- Kaşgarlı Mahmud (d. 496 A.H./ 1102 A.D.) (1915); Divanü Lûgat-it-Türk, Besim Atalay trans., Ankara: Türk Dil Kurumu Basımevi.
- Katip Çelebi (d. 1608 A.H./1657 A.D.) (1732); *Cihannumā*, İbrahim Muteferrika ed., Istanbul: Matbaa-i Âmire.
- Kauz, Ralph and Rossabi, Morris (eds.) (2022); *Tribute System and Rulership in Late Imperial China*, Bonn: Bonn University Press.
- Khvāndmīr, Ghiyāth al-Dīn ibn Humām al-Dīn al-Ḥusaynī (d. 942 A.H./1535 A.D.) (1954); Ḥabīb al-Siyar fī Akhbār-e Afrād-e Bashar, Jalāl Humā'ī ed., Tehran: Chāpkhāna-e Khayyām.
- Koçak Çelebizadeh, İsmail Asım (d. 1173 A.H./ 1760 A.D.) (1727); 'Ajā'ib al-Laṭā'if, al-Targamah al-Turkīyah li-Naṣ Roznāmah, İstanbul: Maktabat al-Sulaymān Āyah, qism 'Alī Amīrī Afandī no 827.
- Koçak Çelebizadeh, İsmail Asım (d. 1173 A.H./ 1760 A.D.) (1913); *Hatay sfartnamah c*, al-Targamah al-Turkīyah al-'Uthmānīyah li-Naṣ Roznāmah, Istanbul: Maktabat Jāmi'at Istanbūl lil-Makhṭūṭāt al-Nādirah, no. NEKTY03627.
- Kolb, Anne (2001); "Transportation and Communication in the Roman State: The Cursus Publicus," in: *Travel and Geography in the Roman Empire*, Pp. 95-105, Colin Adams and Ray Laurence eds., New York: Routledge.
- Köprülü, Mehmet Fuat (1913); "Kitâbiyyât Tenkidleri". *Millî Tetebbular Mecmuası*, vol. II, no. 4-5, Pp. 351-368.
- Lin, Yih-Min (1967); *Ali Ekber'in Hıtaynâme Adlı Eserinin Çin kaynakları ile Mukayese ve Tenkidi*, PhD dissertation in Ankara University, published in Tai-Pei, Turkya.
- Lin, Yih-Min (1983); "A Comparative and Critical Study of 'Ali Akbar's Khitāy-nāma with Reference to Chinese Sources (English summary)". *Central Asiatic Journal*, vol. 27, Pp. 58-78.
- Mīrkhvānd, Muḥammad ibn Burhān al-Dīn Khvāndshāh (d. 903 A.H./1498 A.D.) (1960); Rawḍat (*Rawżat*) al-ṣafā, 10 vols., Tehran: Chāpkhāna-e Pīruz.
- Nakajima, G. (2018); "The Structure and Transformation of the Ming Tribute Trade System" in: *Global History and New Polycentric Approaches*, Pp. 137-162, Perez Garcia M., De Sousa, L. eds., Singapore: Palgrave Macmillan.
- Nakkaş, Hoca Gıyaseddin. (d. 9th-century A.H./15th-century A.D.) (1913); *Acâibü'l-Letâif ismiyle Hıtay Sefâretnamesi*, İsmail Asım Efendi trans. into Turkish, Ali Emiri Efendi ed., Istanbul: Kader Matbaası.
- Naseem, Muhammadullah (2016); Çağatay, Özbek ve Yeni Uygur Türkçelerinde Fiil İşletimi / Verb Conjugation in Chagatai, Uzbek, and New Uyghur, MA. Thesis, Institution of Social Sciences, Bursa Uludag University, Turkiye.
- Okumuş, Ömer (1993); "Câmi, Abdurrahman", *TDV İslâm Ansiklopedisi*, vol. 7, Pp. 94-99, Istanbul: Diyanet Vakfı Yayınları.



- Özerdim, Muhaddere N. (1950); "Acaib-ül-Letaif Hitay Sefaretnamesi ile Çin Kaynakları Arasında İlgi", *Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi*, vol. 8, issue 3. Pp. 345-371.
- Quatremère, E. Mark (1843); *Notices et extraits des Manuscrits de la Bibliothèque du roi et autres bibliothèques*, vol. 14, no.1-2, Paris: Imprimerie royale.
- Radner, Karen (2014); "An Imperial Communications Network: The State Correspondence of the Neo-Assyrian Empire". in: *State Correspondence in the Ancient World: From New Kingdom Egypt to the Roman Empire*, Pp. 64-93, Karen Radner ed., New York: Oxford University Press.
- Rajkai, Zsombor Tibor (2007); *The Timurid Empire and The Ming China: Theories and Approaches Concerning the Relations of The Two Empires*, Budapest monographs in East Asian studies, 5, PhD dissertation, Department of East Asian Studies, Eötvös Loránd University, Budapest.
- Rajkai, Zsombor Tibor (2010); "Japanese and Chinese Research on the Timurid-Ming Chinese Contacts". *Acta Orientalia*, vol. 63, no. 1, Pp. 63-103.
- Rossabi, Morris (2014); From Yuan to Modern China and Mongolia, The Writings of Morris Rossabi, vol. 6, Leiden: Brill.
- Samarqandī, 'Abd al-Razzāq (d. 887 A.H./1482 A.D.) (1946); *Maṭla* ' *Sa 'dayn wa-majma ' baḥrayn*, Muḥammad Shafī ' ed., vol. 2, Lahore: Chapkhāna-e Gilānī.
- Shafī', Muḥammad (1964); "Safarnāma-e Chīn". in: *Maqālāt Mawlawī Muḥammad Shafī*',vol. 3., Lahore: Qandil Press., Pp. 36-105.
- Shim, Hosung. (2014); "The Postal Roads of the Great Khans in Central Asia under the Mongol-Yuan Empire", *Journal of Song-Yuan Studies*, vol. 44, no. 1, Pp. 405-469.
- Soucek, Priscilla (2012); "Gīāt-al-dīn Naqqāš," *Encyclopædia Iranica*, X/6, Pp: 599-600, 2023-04-27 online at: http://www.iranicaonline.org/articles/gia-al-din-naqqas.
- Sourdel, D. (1960); "Barid". *Encyclopaedia of Islam*, vol. I: A–B, Leiden: Brill, Pp. 1045–1046, 2<sup>nd</sup> ed.
- Subtelny, Maria Eva. and Melville, Charles (2002); "Ḥāfeẓ-e Abru" *Encyclopædia Iranica*, vol. XI, Fasc. 5, Pp. 507-509. 2024-01-17 online at: https://iranicaonline.org/articles/hafez-e-abru.
- Şābān, Suhayl Muḥammad (2004); "'Ajā'ib al-Laṭā'if fī Akhbār wa-Siyāḥāt Mulūk Hirāt lil-Mu'allif Ghiyāth al-Dīn al-Naqqāsh". 'Ālam al-makhṭūṭāt wa-al-nawādir, vol. 9, no. 1, Pp. 181-191.
- Thackston, W. M. (1989); A Century of Princes: Sources on Timurid History and Art, Cambridge: Aga Khan Program for Islamic Architecture.
- Togan, Zeki Velidi (1985); Tarihte Usul, Istanbul: Enderun Kitabevi.
- Xifan Li (ed.) (2022); A General History of Chinese Art, vol. 5, Boston: De Gruyter.